

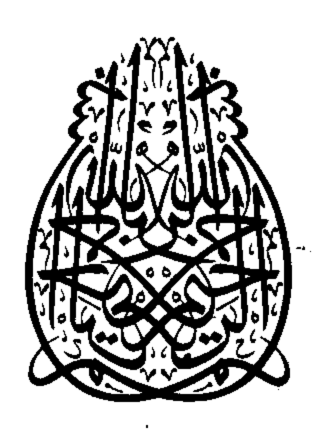
# سلَسِلة رَسَّنَا ثَل الْبَعَثُ الْمَحَضَّادِيُّ (٥)

# منهجية لدراسة التصوف

# اچېرابولتېرسودې

د. تَعَبَّدالله حَسنزروق

مَصِلتُ بُوعَاتُ (الْحُلُنِّتِي (الْطَلَوْلِيَّ تِي (الْمُلُنِّتِي (الْطَلَوْلِيَّ تِي (اِبْرِيْتِ ١٩٩٥م ـ زَرَانِسْدَةَ ١٤١٥مـ



# بسم الله الرحين الرحيم تقسديم

هذا الكتاب كأنه تتمة لما نشره المؤلف سابقا عن قضايا التصوف الاسلامي، ولكنه مع ذلك يحتوي علي اضافات هامة في المادة والمنهج قاده اليها انشغال طويل بالفلسفة والتصوف وتدريسهما لطلاب التخصيص والعموم، فالكتاب يبحث عن منهجية» رشيدة لدراسة التصوف، وهو بالطبع ليس مع الظاهرة وهو ليس ضدها ولكنه دارس ينشد الحق والعدل ويرجو نصيرة المسلمين ووحدتهم، وهو – مستندا علي نصوص الكتاب والسنة، ومسترشدا بالمنطق – يحاول ان يحدد قضايا التصوف ويرتبها ويورد المطاعن والمحامد، ويذكر الصجة ويردها أو يعدلها وفقا للخبر الصحيح دون تعصب لمذهب أو نصيرة لنحلة دون اخري، فهو كتاب علمي رصين ليس فيه مجال للهرج أو التراشق بالالفاظ على النصو الذي ظلت تعالج به قضايا التصوف في كثير من الاحيان.

هذا، ولعل بعض المتعجلين، البراغماتيين، الذين يبحثون عن والجدوي النقدية على فكرة أو خاطرة، ولمعل والمحركيين، المشفقين على مستقبل الاسلام ومصير المسلمين، لعلهم جميعا يستاوننا – ماجدوى كتاب أخر عن قضايا التصوف ومناهجه؛ اليس يكفينا المجدل العقيم المتطاول بين أهل التصوف وخصومه؟ الريد أن نحرك من جديد ذات المعارك الداخلية الهامشية؟ الا يكفينا ما نحن فيه من معارك شرسة يشنها خصوم الاسلام الحقيقيون؟ الا نري مايراد بنا نحن المسلمين معارك شرسة وغير متصوفة – في فلسطين وفي أسيا الوسطي وفي مشارق الارض ومغاربها؟

ونقول معهم نعم - يكفينا ذلك وزيادة، ولكن - ومع كل ذلك - فان القضايا التي يثيرها التصوف - ويتعرض لها هذا الكتاب - ليست بعيدة عن قضية المسلمين الراهنة - بل هي جد وثيقة الصلة بالمعارك الرئيسية التي تنور فوق رؤوسهم الآن أليست تشن علينا الغارة بعد الغارة لأننا مانزال نحب الرسول صلي الله عليه وسلم ونتمسك بالرسالة ونود أن نقيم على ذلك الحب أصول العقيدة وأصول المجتمع؛ اليست الخلاوي والزوايا والذكر والزهد هي التي ظلت تغذي روح الجهاد فينا وتحرضنا علي مقاومة أعدائنا؟ ألسنا نعد من أجل ذلك أصوليين متطرفين؟ نعم بلا شك، فالمسلمون لم يخوضوا معركة وينجحوا فيها ألا بعد أن نصروا الله في

انفسهم فنصرهم الله علي عدوهم، فحماية الاوطان لاتبدأ في الجغرافيا وانما تبدأ في النفس، وبناء الامم لايكون في الفضياء وانما يكون في القلوب، وها هذا تلتقي السياسة بالتصوف، وبتعاضد فرسان النهار برهبان الليل في نصرة الرسالة الواحدة – هذا يدفع من الخارج وذلك يدفع من الداخل، والله يدافع عنهما معا من فوق ومن تمت، جهاد علي جهاد ونور علي نور دومن لم يجعل الله له نورا فما له من نوره.

وقضية اغري لابد من ايرادها، وهي قضية تخص حركة البعث الاسلامي الحييثة، ان هذه الحركة – من كابول الي كيب ثاون ومن كلفورنيا الي طوكيو اليدفعها هم اساسي واحد هو اعادة بناء الامة الاسلامية، ومن اجل ذلك فنحن نري انه يتوجب عليها اعادة النظر في قضايا التصوف وفي مناهج المتصوفين، اي اننا نري ان التغيير الاسلامي المرتقب مرتبط – بصورة ما – بالتصوف! ذلك لأن افكار المتصوفة وانواقهم وانماط سلوكهم ظلت تمثل عنصرا هاما في النسيج الاجتماعي لاغلب مجتمعات المسلمين ولقرون عديدة فاذا اريد تحويل هذه المجتمعات او تثويرها فلابد اولا من «تحليلها» للتعرف علي الضيوط النفسية الرفيعة التي بنيت عليها، والمفاهيم الدقيقة التي اندرجت في تكوينها العقلي وصارت تسهم – سلبا او ايجابا والمجابات المضوعية للاصلاح ولاعادة البناء بالذرائع السلطانية، اعيد البناء توسرت الاسباب الموضوعية للاصلاح ولاعادة البناء بالذرائع السلطانية، اعيد البناء وقد اتضحت مخريطة الامة النفسية واستبانت خواص «الثرية» الاجتماعية، فيمكن لدين الحق ان يتمكن في الارض ويمكن لدورة الحضارة الاسلامية ان تبدأ من حديد.

وهذا المؤلف: الدكتور عبد الله حسن زروق، كاتب جم الادب، هادئ الطبع، قرأ الفلسفة بجامعة الخرطوم ثم بجامعة لندن ببريطانيا، ولكن مظهره لاينم عن شئ مما قد تراه عالقا بعن تضرج في مثل هذه المؤسسات التعليمية من أبناء المستعمرات البريطانية السابقة، بل أن سعته وصمته يوحي لك بأنه صوفي يتخندق في الثلث الاخير من الليل غير أبه لذم أو راغب في مدح، ولذلك عندما صدر له كتابه الاول عن «قضايا التصوف الاسلامي» عن دار الفكر بالخرطوم عام ١٩٨٥م لم تصميه ضبعة ولا دعاية، بل أن الكتاب قد خلا تماما من أي تعريف بالمؤلف والم تنشر عنه أية مراجعة في صحيفة أو مجلة - فيما أعلم - ولو أنك تعجلت الحكم لقلت أن هذا الكاتب الصامت سيقابل كتابه بالصمت ولكن من الصمت ماينقع، فقد

قرئ الكتاب ونفدت طبعته الاولي منذ زمن من المكتبات، قرأه المتصوفون - فيما اظن - دون معرفة سابقة بصاحبه أو بميوله المنهبية أو السياسية، وقرأه خصوم المتصوفة وقرأه طلاب العلم معن لهم اهتمام بقضيايا الفكر الاسلامي عموما، فاستحسنوه واستزادوا منه، ونمن لذلك ننشر هذه الزيادة ونشعر بالرضي،

د. التجاني عبد القادر حامد جامعة الخرطوم – كلية الإقتصاد

#### مقدمة المؤلف

كنت قد قمت ببعض الدراسات في مجال التصوف فكتبت مقالا، ثم كتابا، والان بعد ان مضت ست سنوات منذ ان نشرت كتابي «قضايا التصوف الاسلامي» رأيت من الافضلي تركيز البحث في هذا المجال على تحديد منهجية لدراسة التصوف والاهتمام بأصول التصوف قبل الفروع وبالقضايا الكلية قبل القضايا الجزئية. ودافعي لكتابة هذه الرسالة هو توحيد كلمة المسلمين حول منهجية معينة لدراسة التصوف ومن ثم توحيد المواقف حياله بقدر الامكان، وليست هناك وسيلة افضل لجمع الكلمة من الرجوع لنصوص كتاب الله وسنة رسونه، والاتفاق على منهج لفهم هذا التصوف ولكن اذا لم يكن هنالك اتفاق علي كل مسألة من مسائل التصوف فانه يجب التفاهم على مايجوز الاختلاف فيه. يقول الله تعالى (واعتصموا بحبل الله خارسول) «ال عمران، ٢٠٢» ويقول تعالى (فان تنازعتم في شئ فردوه الي طوارسول) «النساء ٥٠».

وأول امر ابدأ به هو انه ينهفي علي المتحدث في عقائد المتصوفة وممارستهم ان يكون علي علم بهذه العقائد والممارسات، وان لايخوض في الحديث فيها قبل ان يحددها تحديدا علميا دقيقا، وان يكون علي استعداد لتطبيق هذه المعايير علي اقواله عن التصيوف بالفعل، ان العلم بمعتقدات المتصوفة وممارستهم يكون بقراءة كتبهم، او سماع احاديثهم، او مشاهدة سلوكهم. اما الحكم الصحيح علي اقوالهم فيجب ان يستنبط من الكتاب والسنة، وان يكون موافقا للمنطق السليم، فإذا حكم الفرد خلاف ذلك فاما ان يكون حكمه ناتجا عن جهل وسوء فهم، او تعصب، او تقليد، او تربية علمية ذات نظرة ضيقة لاتعطي للرأي المخالف احتمال ان يكون من ناحية المثبوت قطعية الادلة. من ناحية الحري قد يعرف الانسان الحكم الصحيح ولكنه قد لايعدل في واقع الامر عناوته للتصوف والمتصوفة. او محبثه لهم، او لمصلحة او لهوى. وقد امرنا الشارع عناوته للتصوف والمتصوفة. او محبثه لهم، او لمصلحة او لهوى. وقد امرنا الشارع حكمنا بدافع العداوة او المحبة او المصلحة او الهوى يقول تعالى: (يا ايها الذين امنوا كونوا قوامين بانقسط شهداء لله وثو علي انفسكم) «النساء، ۲۵» ».

وتجدر الاشارة في هذه المقدمة الي اني قد حاوات ان اضمن هذه الرسالة بعض نتائج بحوثي السابقة التي اعتبرها هامة، خاصة في فصل قضايا التصوف فنقلت منها بعض الاجزاء وكان غرضي من ذلك ان اتبح الفرصة لمن لم يطلع علي ثلك البحوث الاستفادة من ماحوت من افكار، واكني بالطبع لا استطيع نقل كل شئ، ولقد نقلت ايضا فقرات من كتابات بعض الدارسين فاليهم لتقدم بالشكر.

د. عبداله حسن زروق

#### اهمسية دراسسة التمسوف:

هناك عدة اسباب تعطي براسة التصوف اهمية خاصة نذكر فيما يلي عددا منها:

 أن التصوف يمثل جزءاً هاماً من تراث المسلمين لايمكن اهمال دراسته، كما وإن فهم التراث الاسلامي بعامة يعتمد الي حد كبير على فهم التراث المموفي، لأن جانبا كبيرا من هذا التراث كان رد فعل للفكر الصوفى.

٣/ ان التصوف مايزال يمثل طريقة تدين لكثير من المسلمين اليوم، ولانكاد نجد بلدا أو مجتمعا من مجتمعات المسلمين غير متاثر به. فاذا أردنا أن نقيم معتقدات ومعارسات هذه المجتمعات ونبين جوانب الخطأ والصنواب فيها، ومواطن القوة والضعف بالنسبة لها، ونبين مايمكن الاستفادة منه، وماينبغي اصلاحه، فأن ذلك لايمكن أن يتم ألا بمعرفة ودراسة معتقدات وممارسات تلك المجتمعات.

٣/ يعتبر الكثيرون أن التصوف يمثل الجانب الروحي في الاسلام جانب العبادة
 والنسك والتبتل وهو الجانب الذي يسمو به الانسان إلى أعلى مراتب الكمال.

وهذه المرتبة تعني عند بعضهم أن يكون الانستان قابلًا لكي تحل فيه الذات الألهية أو أن يتحد بها أو أن يصير أنسانا كاملا.

٤/ كما يعتبرونه السبيل الوحيد الذي به يعكن للانسان ان يحقق سعادته وذاته واشواقه العميقة.

٥/ أن في التّموف طبا النفوس وبواء لها «من الكبرياء والحسد والانانية والخوف» وبه تتم صحة الانسان النفسية.

١/ التصوف جاذبية كبيرة الكثير من الناس في المجتمعات الاسلامية والفربية علي حد سوأء فهو ملاذ لهم جميعا من سطوة مادية العصر المديث التي طغت علي كل شيء انه مسلاذ لهم لانه يدعو الي الزهد في الصياة المادية ولكن وان كان التصوف يجذب كثيرا من الناس فان القطاع الاعظم تهيمن عليه الرغبة في ان يستمتع بجانب الحياة المادي، اذن فالحل ليس في الزهد الكامل في الماديات وليس من ناحية الحري في الانقماس الكلي فيها وانما الحل في الموازنة التي نجدها في الاسلام بين متطلبات الجسد واشواق الروح، فقد كان الرسول صلي الله عليه وسلم وصحابته يجاهدون الكفار ويقضون بين الناس ويسعون الرزق. ويعبدون الله، فقد كانوا رهبانا بالليل فرسانا بالنهار وقد تعبد الرسول صلي الله عليه وسلم حتي

تورمت قدماه وجاهد وحارب حتى كسرت ثناياه.

تجس الاشارة الي ان هذه النظرة الي الاسلام معارت لها جاذبية لاعداد كبيرة من الذين بدأوا يسخلون الاسلام، فجاذبية الاسلام عند هؤلاء في شموليته ووسطيته وتوازنه وواقعيته.

الفكر من المتمردين علي النظرة العقلانية والتجريبية التي هيمنت علي الفكر
 المعاصر يجدون فيه ملاذا ايضا.

٨/ عنى المتصوفة كما اسلفنا بالجانب الروهاني والوجداني والباطني والنوقي
 في حين اهتم غيرهم من الفقهاء بالاحكام الظاهرة للدين واهتم الفلاسفة والمتكلمون
 بالجانب المقلى.

٩/ يري البعض أن المنهج الصوفي هو المنهج الوحيد الذي يقود إلى معرفة اسرار الوجود وأعماق النفس البشرية وخفاياها.

١٠/ يمثل التصوف جانبا مهما من جوانب الدين الاسلامي هو ذلك الذي يهتم بالصلاح القلب والنفس وتجريد النية واخلاص العمل لله، والذي يهتم بالعبادات الباطنة كالتوكل والصبر والشكر والمحبة والخرف والرجاء والرضي، والذي يحاول ان يعرف عيوب النفس وامراضها كالرياء والكبر والانانية والحسد والغضب ويسعي لهضم العلاج الناجم لهذه الامراض، وهو كذلك الجانب الذي يحث علي الذكر الدائم وعلي مجاهدة النفس ومقاومة شهواتها وجعلها تزهد في متاع الحياة الدنيا الزائل وترغب وتتطلع إلي نعيم الآخرة الدائم، هذا الجانب الذي يذكرنا بأن الدنيا دار أبتلاء واختبار وأنها لاتصفو لاحد ويذكرنا بالموت وعذاب القبر والصراط والحساب والنار ويرغبنا في لذات الجنة ونعيمها الذي لاينقطع ومتعة النظر الي وجه من الله الكبير (ورضوان من الله الكبير (ورضوان من الله الكبير (ورضوان من الله الكبير) ، التوية، ٢٧٥.

وهذا الجانب من جوانب الاسلام مهم ومكمل لجانب العقيدة والمعاملات.

١١/ بجانب هذا كله فان دراسة التصوف وخاصة الجوانب السلبية وجوانب الانحراف فيه ونقد هذه الجوانب وبيان خطئها «كنظريات الملول والاتحاد ووحدة الوجود والانسان الكامل ووحدة الادبان وترك السلمي ورفع التكاليف والتي سنذكرها في حديثنا عن مواطن الضعف في التصوف، لها اهمية كبري في حماية العقيدة ووقايتها من الزال والانحراف.

١٢/ كما يمكن اعتبار اتجاهات بعض المتصوفة هربا من متطلبات الحياة

الصعبة - حياة الاسرة والعمل وما يتصل بهما من مشكلات وصعوبات، وهربا من ابتلاءات العمل العام ومجاهداته، أن المخاطر التي تنجم من خوض غمار العياة تجعل كثيرين من المتدينين يؤثرون السلامة ويتجهون الي حياة التصوف والعزلة بالرغم من أن حياة التصوف تتطلب الي حد كبير من المتقيد بها الالتزام بسلوك صارم يحتاج منه إلى ارادة وعزم ومجاهدة.

 ١٣/ يجد بعض الناس في بعض اتجاهات التصوف فرصة للتحلل من القوانين الشرعية.

١٤/ يجد بعض القادة والسياسيين وكبار موظفي الخدمة المدنية وغيرهم من عامة الناس في التصوف ملاذا يلوذون فيه الي مشايخ الصوفية بالليل يكفرون فيه عما يحدثون ويقترفون من اذى وبطش في النهار ويتوهمون بذلك انهم يجمعون بين خيرى الدنيا والآخرة.

 ١٥/ كما وان للتصوف اهمية سياسية لأن بعض القادة السياسيين لهم طرق ينتمون اليها، وللمشايخ سلطان وتأثير عليهم.

١٦/ كما يلجأ البعض الي حياة التصوف والعزلة بعد تجربة غير ناجمة في الحياة العامة، قد تكون التجربة مثلا في مجال الحكم أو في مخالطة الناس عموما فيبدو له التوفيق بين العمل العام ومخالطة البشر والايفاء والالتزام بالمبادئ الاسلامية أمرا مستحيلا فيؤثر الوفاء بالمبادئ الاسلامية. ويعبر عن هذا الوفاء باتخاذ التصوف والعزلة طريقا لذلك.

١٧/ يجد البهض في التصموف طريقا للكسب اسهل ويجدون فيه اتباعاً يخدمونهم ويحققون لهم حاجتهم ورغباتهم ويجلونهم ويحترمونهم ويعطونهم مكانة عظيمة.

١٨/ يجد فيه اصحاب النزعة الفردية – غير الجماعية – بغيتهم.

 ١٩/ كما يجد فيه الافراد الذين يميلون الي التبعية وعدم تحمل المسؤولية بفيتهم.

 ٢٠/ يحوي التصوف من غرائب الاحاديث والتجارب ودقائق المعارف والعلوم وغوامضها مايجذب كثيرا من الناس.

فمجمل القول أن أهمية التصوف في أنه طريقة تتدين بها قطاعات كبيرة من المسلمين وأن له جاذبية خاصة – وأن له محاسن ومساوئ ينبغي أن تبين المنتمي وغير المنتمي، والذي يود أن ينتمي عن فهم.

#### اصبنات الداريسين للتصبوث:

لقد ذكرت في بحث لي بعنوان «قضايا التصوف الاسلامي» ان هنالك اربعة انواع من الدارسين للتصوف، نوع متحامل علي التصوف تصاملا كاملا، ونوع متعاطف معه تعاطفا كاملا ، ونوع محايد يحاول ان يقضي ويحكم بانصاف وعدل وفق قانون الشرع واذا اتفق ان حكم للتصوف مرة أو حكم عليه مرة أخري فأن ذلك لا يضيره، وأو وصف في نهاية الامر بأنه من أعداء التصوف أو من انصاره فأن ذلك لايضيره. كما وانه لايضيره أذا اسقط لفظ التصوف من قاموس الفكر الاسلامي مادامت الافكار التي تعرف بأنها أفكار صوفية وتتفق مع عقيدة الاسلام، قد أعثرف بها ورد اليه اعتبارها وتبوأت مكانها في الفكر الاسلامي (۱) .

والنوع الرابع الذي ذكرته هو ما اسميته بالاتجاه الاكاديمي فهذا الاتجاه يهتم بالتصوف كظاهرة فكرية أو فلسفية ويهتم باصالة افكاره وأسباب نشأتها وعمقها وترابطها المنطقي ومصداقيتها حسب معايير عقلية ووجدانية معينة ولايهمه كثيرا تحليلها والحكم عليها بمعايير اسلامية.

## اتجــا هات دعــاة الاســـلام وظــــا هرة التصـــوف الاتجادالاسلاحي:

يهدف اصحاب هذا الاتجاه من دعاة الاسلام الي اصلاح عقائد ومعارسات المتصوفة. وعادة مايكون اسلوبهم في التغيير ليس بشن حرب كاملة علي التصوف أو مواجهة مباشرة معه وغالباً مايعترفون في التعامل معه بأنه يحوي ماهو حسن وجميل بجانب ماهو رديئ وسيئ وديدنهم في احداث التغيير المجادلة الحسنة والدعوة بالرفق والحكمة دون مجاراة لباطل، فيختارون لاحداث التأثير الطرق المناسبة والظروف المواتية وقصدهم في نهاية المطاف أن يصوغوا شخصية المتصوفة حديدة محتفظة بصفاتها الايجابية متخلية عن صفاتها السلبية.

<sup>(</sup>١) عبد الله حسن زروق، مجلة الفكر الاسلامي، قضايا التصوف الاسلامي، وص١٦٠-٢١٠،

#### اتجساط لمواجعسه:

يشن اصحاب هذا الاتجاه حربا شعواء على التصوف واتباعه لأنهم لايرون فيه شيئا حسنا ويعتبرونه كله ضبلالا، ومعنى الاصلاح عندهم، اذا جاز ان نسميه اصلاحا، اصلاح جذري يقوض كل المعتقد والمارسة، ويرون ان ظاهرة التصوف تمثل الانحراف الاساسي في المجتمعات الاسلامية المعاصرة، فينبغي محاربة هذه الظاهرة وعدم المساومة في ذلك، كما يرون ان محاربة التصوف ينبغي ان تكون نقطة الانطلاق والهدف الاساسي في اصلاح المجتمعات المسلمة.

#### اتبساهالتبولء

وهؤلاء هم الذين يؤمنون بالتصوف ويمارسون نشاطاته وهم عادة لايتحدثون عن سلبيات التصوف ويتجاهلونها مع علمهم بها، وكذلك لاتخفي عليهم ممارسات اتباعهم الشاطئة لكنهم لاينتقبونها، والسبب في ذلك اما فقدائهم الشجاعة لمواجهتها أو خوفهم من أن النقد بهز معتقد المريدين ويضعف ولاءهم، من ناحية الخري فأن منهم من يقبل المعتقد المنحرف علي أساس تأويل النصوص تأويلا فاسدا لسوء فهمه أو لسوء قصده.

#### اتجاهسات اخسريء

هناك اتجاهات اخري لها مواقف من التصوف منها الاتجاه المتسامع الذي يري انه من حق الفكر الصوفي والثقافة الصوفية ان يكون لها وجود في المجتمع كما لجميع الوان الثقافات الاخري حق البقاء. واصحاب هذا الاتجاه يؤمنون بنسبية الثقافة وتعددها.

وهناك من قد لايؤمن متعدية الثقافة ويري وجوب هيمنة ثقافة معينة ولكنه لايري في التصوف تهديدا للصالحه وهيمنته بل قد يرى فيه عنصرا مساعدا في تحقق أهدافه.

ويمكن ان تصنف المواقف حيال التصوف بطريقة اكثر دقة ولكنها ستكون اكثر تعقيدا وبذلك قد يصعب على القارئ ان يميز بينها.

#### اتجسا هات التصسوف

ما يعرف بالتصوف ليس مذهبا ولكنه في حقيقة الامر مجموعة من الافكار والمذاهب التي كثيرا ما تكون متناقضة أو على أقل تقدير متباينة فالكلام عنه كشيء وأحد غير ممكن (٢) وليس من العدل أن نصدر احكاما عاما وكلية عنه.

لقد منتفت المتصوفه الي ثلاثة اصناف (٢) اتجاه سني يمكن تسميته بالتصوف الحق والذي يتطابق تطابقا كاملا مع العقيدة الاسلامية (١) وقلت ان هذا الاتجاه قد يتعذر وجوده في الواقع(٥).

ويمكن القول أن كل من تحدث في أمور تعارف الناس علي أنها من موضوعات التصوف كالزهد والعزلة والاحوال والمقامات (كالتوكل والمحبة والرضي) والكشف والالهام والولاية والكرامة وكان ملتزما بالكتاب والسنة غيما يقول ويمارس ، يمكن أن نصف علمه وممارسته بالتصوف الحق.

يقول الجنيد (من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدي به في هذا الامر) 
«التصوف» لان عملنا هذا مقيد بالكتاب والسنة (١) وقال (الطرق كلها مسدودة على 
الخلق الا على من لقتفي اثر الرسول صلى الله عليه وسلم واتبع سنته وازم طريقه) 
(٧) ويمكن أن نعتبر بعض علماء المسلمين ممن لايعتبرون عادة من أهل التصوف 
كابن القيم من أهل التصوف الحق ويمكن أن نعتبر بعض كتبه التي تتحدث عن 
بعض الموضوعات المشار اليها كتبا في التصوف الحق مثل كتابه (مدارج 
بعض الموضوعات المشار اليها كتبا في التصوف الحق مثل كتابه (مدارج 
السالكين) وكتابه وعدة الصابرين ونخيرة السالكين» و (طريق الهجرتين) وكذلك 
يمكن أن نعتبر كتب أبن تيمية (كالتحفة العراقية في أعمال القلوب) و «السلوك» من 
كتب التصوف الحق .

وذكرت أيضًا أن هناك أتجاها منافيا لعقيدة الاسلام وشريعته وهذا الاتجاء تمثله الفرق الباطنية ، والمغالية والمنحرفة عن الاستلام ومذاهب الطول والاتحاد ووحدة الوجود.

<sup>(</sup>۲) مجلة الفكر الاسلامي من ۲۵

<sup>(</sup>٢) المندر نفسه.

<sup>(</sup>٤) الصدر نفسه

<sup>(</sup>ه) المبدر نفسه.

<sup>(</sup>٦) حكم ابن عطاء الله من ٣٤

<sup>(</sup>V) المندر تفسه .

والآن اود أن اتناول متوضوع التحينيف هذا بشيء من التخصيل أكتشر وسأستعرض تصنيفات ابن تيمية ثم اخلص في نهاية الامر الي تصنيف عام.

قسم ابن تيمية المتصوفة الى ثلاثه ١٨٠٠.

\ صوفية الحقائق . وقال : يشترط في هؤلاء، ثلاثة شروط : احدها العدالة الشرعية بحيث يؤبون الفرائض، ويتجنبون المحارم والثاني التأدب بأداب اهل الطريق وهي الأداب الشرعية في غالب الاوقات والثالث أن لايكون احدهم متمسكا بفضول الدنيا وقال فأما ما كان جامعا للمأل أو كان غير متفلق بالاخلاق المحدود ولا يتألب بالأداب الشرعية أو كان فاسقا فإنه لايستحق ذلك.

٢/ صوفية الرسم الذين همهم اللياس ويهتمون بالمظهر دون الجوهر والمقيقة، وقد يقومون ببعض اعمال المتصوفه فيظنهم الجاهل انهم منهم ولكنهم في المقيقة ليسوا منهم.

٣/ صنوفية الأرزاق وهم الذين وقفت عليهم الوقوف.

وصنفهم تصنيفاً أخر فقال منهم:

١/ السابق للخيرات

٢/ المقتميد.

٣/ الظالم لنفسه ،

وقال أن كلا الصنفين الأول والثاني منهم من يجتهد فيخطيء ومنهم من يذنب فيتوب أو لا يتوب ، ولكنه لم يذكر في هذا الموضع ما يميز السابق عن المقتصد . وقال أن الظالمين لانفسهم ينتسب اليهم أهل البدع والزندقة وقال أن هؤلاء عند التحقيق ليسوا من أهل التصوف.

ولقد صنفهم في كتابه العبودية (١) حسب احوال الفناء التي تحصل لهم الي الصحاب فناء الارادة وفناء الشهود وفناء الوجود فقال «ان الفناء ثلاثة انواع : فناء الكاملين من الانبياء والاولياء، وفناء القاصدين من الاولياء والصالحين، وفناء اللحسن المشبهين».

فأما الاول فهو الفناء عن ارادة ما سوى الله بحيث لايحب الا الله ولايعبد الا اياه ولا يتوكل الا عليه ، وكمال العبد أن لا يريد ولا يحب ولايرضني الا ما أراد الله ورضيه، وهو ما أمر به أمر أيجاب أو استحباب ، والنوع الثاني من أنواع الفناء

<sup>(</sup>A) مجموعة الفتاوي الجزء الحادي عشر (التصوف ، ابن تبعية ، هن ١٩)

<sup>(</sup>٩) ابن تيمية العبردية من ١٤٤ - ١٥٥.

الفتاء عن شهود السوي وهذا يحصل لكثير من السالكين فإنه لفرط انجذاب قلوبهم الي ذكر الله وعبادته ومحبته وضعف قلوبهم ان تشهد غير ما تعبد.. وإذا قوي هذا ضعف المحب حتى يضطرب في تعييزه فقد يظن انه محبوبه كما يذكر ان رجلا التي نفسه في اليم فالقي محبة نفسه خلفه فقال: انا وقعت فما اوقعك خلفي ؟ قال : غبت بك عني فظننت انك لني . وهذا الموضع زات فيه اقوام وظنوا انه اتحاد .. وإكابر الاولياء كابي بكر وعمر والسابقين الاولين من للهاجرين والانصار لم يقعوا في هذا الفناء .. فإن المحبحابة رضي الله عنهم كانوا اكمل واقوى واثبت في هذا الاحوال الايمانية من أن تغيب عقولهم او يحصل لهم غشي او ضعف وسكر أو فناء أو وله أو جنون .. وكذلك صار في شيوخ الصوفية من يعرض له الفناء والسكر ما يضعف معه تعييزه حتى يقول في تلك الحال من الاقوال ما أذا صحما عرف أنه غلط فيه (١٠)..

أما النوع الثالث مما يسمي فناء الوجود فهو ان يشهد أن لاموجود الا الله وأن وجود الضائق هو وجود المخلوق فبلا فرق بين الرب والعبيد فهذا فناء اهل الضبلال والالماد الواقعين في الحلول والاتحاد (١١).

وتحدث ابن تيمية أيضا عن اصحاب الاحوال من المتصوفة في كتابه والتصوف» فقال: هؤلاء ترد عليهم امور علي قلوبهم ، فلا يستطيعون تحملها الضعف في قلوبهم ونفوسهم فتحدث لهم غيبة او سكر او ضعف وغيبة عقل وفناء فاذا لم يكن السبب محظورا كسماع القرآن السماع الشرعي ولم يفرط في ترك ما يوجد له ذلك ، ونحو ذلك من الامور التي تصيب العقل بغير اختيار صاحبها ، فاذا لم يكن السبب محظورا لم يكن السكر مذموما بل معنورا ، فالسكران بلا تمييز ، (وقال) لم يأذن الله ان نمتع قلوبنا ولا ارواحنا من اذات الايمان ولا غيرها بما يذهب عقوانا بخلاف من زال عقله بسبب مشروع او بامر صادفه لاحيلة له فيه وفي دلهه ، عقوانا بخلاف من زال عقله بسبب مشروع او بامر صادفه لاحيلة له فيه وفي دلهه ، قد رفع القلم عنه كالمفمي عليه والمجنون وقال: (وهذه الاحوال التي يقترن بها الفشي او الموت او المجنون او السكر او الفناء حتي لايشعر بنفسه ونحو ذلك اذا الفير وما ناله من الايمان ، معنورا فيما عجز عنه واصابه بغير اختياره، وهم اكمل الضير وما ناله من الايمان ، معنورا فيما عجز عنه واصابه بغير اختياره، وهم اكمل ممن لم يبلغ منزئتهم لنقص ايمانهم وقسوة قلوبهم ونحو ذلك من الاسباب التي

<sup>(</sup>١) للمندر نفسه من ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) المنتزر نفسه من ١٥٠.

تضمن ترك ما يحبه الله او فعل ما يكرهه الله ، ولكن من لم يزل عقله مع انه قد حصل له من الايمان ما حصل لهم او مثله او اكمل منه فهو افضل منهم ، وقال: ان غواهر عدم التمييز هذه لم تظهر الا مؤخرا ولم تكن موجودة في زمن الصحابة).

نستنبط ممأ تقدم انه يمكن تصنيف اهل التصوف الى الاصناف التالية د

المسحباب فناء الارادة الملتزمون بالكتباب والسنة من اهل المسحب الذين
 كبحوا جماح شهواتهم بالكلية ، وتطابقت ارادتهم وفعلهم مع كل ما امر الله امر
 ايجاب أو استحباب.

٢/ الذين يعملون الواجبات وينتهون عن المحارم ولاياتون باقصى المستحبات
 في العبادات وقضائل الاخلاق وأداب السلوك فهم اقل من اصحاب الدرجة الاولي
 فهم لايستطيعون أن يجعلوا أرادتهم تطابق في كل أمر أرادة الخالق.

٣/ التائبون المذنبون من اصحاب اليمين.

٤/ اصحاب التصوف البدعي: وهؤلاء مم المتحرفون الفارجون عن الملة من امتحاب وحدة الوجود والطول والانتحاد واسقاط التكاليف، وهؤلاء قد يشار اليهم احيانا باصحاب التصوف الفلسفي.

ولكن قد تستعمل عبارة تصوف فلسفي للاشارة الي التصوف الاقرب للتصور الفلسفي (قضايا طبيعة وجود العالم والانسان وعلاقة هذا الوجود بالله بجانب قضايا ابستمولوجية)، وتستعمل عبارة تصوف بدعي للاشارة الي بدع ومخالفات تتصل بالعبادة والسلوك ، من ناحية اخرى فإن البدع قد لاترقي الي حدود أخراج صاحبها من الملة.

هم كما ذكرنا الذين تحدث لهم غيبة عقل عن حالة سكر أو خلافها وهم معنورون أذا كانت الاحوال تحدث لهم بغير اختيارهم ولا يمكنهم التحرز منها وهم أقل درجة من أهل الصحو وافضل ممن لم يبلغ منزلتهم لنقص أيمانهم وقسوة قلوبهم ونحو ذلك .

اهل الرسنوم هم الذين يهشمون بالمظهر كاللباس وغيره دون الجنوهر
 وبالقشور دون اللباب

٧/ اهل الارزاق: وهو الذين يعيشون في التكايا والخوانق ويعتمدون في رزقهم علي الصدقات والمنح واسم خنقاة كان موجودا في الفرس وكان يطلق علي مكان العبادة واطلق عليه في التركية تكايا ثم تطور هذا النظام بعد ان كان يهتم كل الاهتمام بالتدريب العسكري فصار له جانبان جانب عسكري والاخر ديني يقوم به المرابطون بالصلاة والادعية الطويلة والزهد والتقشف وذلك باشراف بعض المشايخ ثم بدأ يدخل فيها الانصراف والقسوة نتيجة انتماء كسالي القوم والهاربين من المياة وبعض المتمردين اليها ثم بدأت الرباطات تتحول الي الطرق الصوفية وكانت فرصة لقضاء المآرب الشخصية اذ كان يجد فيها كل من صاحب النية الحسنة والسيئة مجالا لتحقيق اغراضه (۱۲).

\[
 \lambda \) الطرقية: وهم اصبحاب الطرق الصوفية ، ويمكن القول أن كل متصوفة أو شيخ له طريقة يختص بها فالفزالي والجنيد وابن عربي لهم طرق معينة . ولكن هذه الطرق اقرب إلي المدارس الصوفية منها إلي الطرق الصوفية وما يعرف بالطريقة الصوفية كأسلوب متميز لظاهرة التصوف لها سماتها المعينة ولها خصائص تنفرد بها إذا ما قورنت بالطرق الاخري . ومن ناهية اخري فأن لهذه للطرق المختلفة سمات عامة مشتركة.

والطريقة الصوفية تتكون من شيخ ومريد وبيعة او عهد ، يلتزم المريد علي اساس هذه البيعة او المهد بسلوك معين ، والشيخ صفات والمريد صفات والبيعة صيغة وشروط ، فشيخ الطريقة يتلقي الطريقة من شيخ آخر يكون معلمه مرشده او يتلقاها مباشرة من الله عز وجل او من الرسول صلي الله عليه وسلم يقظة او مناما . والمريد واجب الطاعة والالتزام الابدي بالعهد ما دام موصولا بطاعة الرسول صلي الله عليه وسلم وله حقوق تقابل ذلك (اذا جاز التعبير) ، فهو يرجو العون من الشيخ في الدنيا والاخرة ويرجو شفاعته ، والعهد والالتزام مطلق غير مقيد.

وهناك عدة طرق اشهرها القادرية والشاذلية والتجانية والسنوسية والاحمدية والبرهانية والنقشيندية والهذه الطرق سمات عامة وهي اسلوب للنكر ، وورد معين ، ولجوء للظوة ، أو المسحبة، والتزام للشيخ وطاعة له وعدم التحول من طريقة الطريقة اغري ، ولكل طريقة عقائد وممارسات خاصة وشروط معينة فللطريقة التجانية مثلا شروط وردت في كتب اصحابها (١٢).

١/ ان لايجمع مع الطريقة طريقة اخري.

٢/ تصديق الشيخ في جميع اقواله.

٣/ ان لاينتقد الشيخ ،

٤/ دوام محبة الشيخ،

<sup>(</sup>١٢) د. مقداد يمي فلسفة المياة الروحية من ١٠٤.

<sup>(</sup>١٣) عبدالرحمن حَمرة عبدالسلام، شروط الطريقة التجانية ، ص ٢-٤

ه/ مداومة الورد

٦/ ان لايزور الشايخ الا بإذن شيخه

٧/ مجانبة المنتقدين للشيخ .

٨/ ان لايعطي الورد من غير اذن الشيخ.

٩/ الاجتماع للوظيفة (الهيللة).

#### المعارف التى يحتاج اليها دارس التصوفء

- (١) ان أول ما يحتاج اليه دارس التصوف هو معرفة عقائد المتصوفة ومعارساتهم. ويمكن معرفة هذه العقائد والممارسات بدراسة كتبهم ويدراسة ميدانية عن طريق الاستبيانات أو عن طريق المقابلات الشخصية وطرح الاسطة الشيوخ والمريدين أو بملاحظة سلوكهم واسلوب حياتهم.
- (٢) معرفة احكام الشرع: التي تمثل المعايير التي بموجبها يمكن اصدار الاحكام الخاصة بهذه العقائد والمارسات ووسائل استنباطها.
- (٣) معرفة جوانب من علم النفس لكي نتمكن من أن نقارن بين مظاهر السلوك غير السوي (Abnormal Behaviour) والسلوك الصوفي فنحكم بالتطابق أو الاختلاف بين السلوكين ، فإنه لايمكن تجاهل التشابه الظاهر بين السلوكين فالصوفي له الرغبة أن يعتزل الناس وقد يسمع هواتف أو يرى أشياء أو يحس بأن كل ما في الكون خلق لاجله ويعتمد عليه أو يشعر بأهمية كونية (Significance كل ما في الكون خلق لاجله ويعتمد عليه أو يشعر بأهمية ، أو يحس بصقارة عميقة في نفسه. أو بزهد كامل في الحياة أو يفسر الظواهر والموجودات الخارجية عميقة في نفسه. أو بزهد كامل في الحياة أو يفسر الظواهر والموجودات الخارجية تفسيرات ويعطيها تأويلات غريبة وغير عادية.
- (٤) وقد يحتاج التي معرفة نتائج الدراسات في مجال البراسايكلوجي (S.P) المشاركة في مذه الدراسات، وهذه الدراسة تكون عادة في مجال ما يسمي بالادراكات فوق الحسية (E.S.P) وهي تشمل الظواهر غير العادية والتي لاتخضع الطريقة العلمية المعروفة، وهي عادة اربع ظواهر ظاهرة ما يعرف بالتليبائي (Telepathy) وتتمثل هذه الظاهرة في مقدرة الانسان على الاتصال بشخص أخر ومحرفة افكاره ليس عن طريق الحواس والطرق العلمية وما يعرف بالخرفة الاشياء والحوادث بغير استعمال الحواس وما يعرف بلعرف بالقدرة على المعرفة الاشياء والحوادث بغير استعمال الحواس وما يعرف بالقدرة على المعرفة السابقة للاشياء قبل حدوثها بما في ذلك افكار الغير المتكير فيها (Precognition) وما يعرف بمقدرة الانسان على التأثير على الاشياء بمجرد التفكير فيها (Psychokinesis).

ان هذه الغلواهر لم تكن تعتبر في الاوساط العلمية داخل نطاق الظواهر العلمية - اي التي تخضع للمنهج العلمي التجريبي ، ولكن تغيير هذا الوضيع في الأونة الاخيرة فقد سمح لراين (Rhine) لاول مارة في قسم علم النفس برئاسة وليم ماجنوجال (Wliam Mc Dougall) ان يقيم منع مالا التنجارب في البراسايكولوجي ولقد استعمل راين طرقا علمية صارمة مثل الطرق الاحصائية وطرق التحليل الرياضي واستعمل ضوابط ميكانيكية (١٤).

كما وان العالم مالكرم قاتري (Malcoim Guthrie) اجري تجارب علمية للارسال التيلبائي للرسومات فكانت ناجعة (١٥) ولم تكن تجارب مالكوم فاتري الوهيدة فلقد شارك رؤساء الجمعية الانجليزية للبحوث العلمية في الادراكات فوق الحسية منهم فلاسفة امثال هنري سيدويك (Henry Sidgwick) وسي. د. بورد (C.D.Board) واساتذة جامعات وحائزون علي جائزة نوبل ورؤساء وزارات (١٠٠).

وقد ذكر هانسل (١٧) (Hansel) أن كبار علماء النفس الانجليز امثال سيور سيرل بيرت (Sir Syril Burt) ومارجريت نايت (Margaret Kinght) والدكتور روبرت هـ . تاوليس (Robert Thouless) وبروفسير هـ . ج . ايزنك (H.J.Eysenck) لا يشكون في وجود الادراكات فوق الحسية وقالت مارجريت أن تاوليس (١٨) وضح أنه من ضبياع الوقت أن نصاول عمل تجارب مضنية لكي نبرهن على ظواهر الادراك غير الحسي لانها ثبتت بطريقة لاتدع مجالا للشك.

كما أن ايزنك (١٩) قال أن الملاحظ المنصف يقر وجود عدد قليل من الناس يعلمون ما ينور في أذهان أشخاص آخرين أو في العالم الخارجي بطريقة غير معلومة حسب المنهج العلمي العادي، وذكر هانسل (٢٠) أن الدراسات عن الادراكات فوق الحسية اظهرت النتائج التالية (تصرفنا بعض الشيء في ترجمة هذه النتائج بون الساس بجوهر المعنى).

١/ ان البعض يدرك ويعلم امورا ويصبيب اهدافه بطريقة غير عادية ولا يمكن

<sup>(14)</sup> The Roots of coincidence, Arthur Koestler, p12 -

<sup>(15)</sup> Ibid, p.31

<sup>(16)</sup> Ibid, pp32-34

<sup>(17)</sup> E.S.P and the parasychology, C.E.M Hansel, pp5-6.

<sup>(18)</sup> Ibid, p6

<sup>(19)</sup> Ibid, p6.

<sup>(20)</sup> Ibid, pp312-313.

تفسير هذا العلم والابراك بأنه حدث عن طريق الصدفة .

 ٢/ ان بعض التجارب التي تثبت ظاهريا انها اصابات علمية ما هي الا نوع من الفش والقداع ولاتمثل اصابات حقيقية.

٣/ ان عدد الاصنابات لبعض العالمين (والتي تدل علي مقدراتهم غير العادية)
 لانتبت في كل الاحوال والطروف.

٤/ أنَّ مقدرة العالمين على الاصبابة تقل عندما تنشر ويتم علم الناس بها.

ه/ تقل اصابات بعض العالمين عندما تتعرض لنقد وفحص الدارسين والناقدين والمعقدين.

أنه من غير الواضح ما الذي يمكن استنباطه من هذه النتائج . كان ينبغي علي هانسل ان يوضح هل الاصبابات التي لاتتم عن طريق الصدفة هي نفسها التي يمتمل ان يكون حدث فيها غش وخداع ، لان نتائجه مبهمة وغير واضحة منطقيا (فهو قد استعمل سورا مبهما في النتيجة الاولي يمكن ان يفسر علي انه يدل علي البعض واستعمل لفظ بعض في النتيجة الثانية وعلي هذا الاساس قد يكون البعض في القضية الثاني تكون هنالك اصبابات عي القضية الدولي وبالتالي تكون هنالك اصبابات حقيقية ليس فيها غش او خداع او يمكن بأن يفسر بأن كل اصبابه لم نتم عن طريق الصدفة قد تم فيها غش وخداع).

وعلي اية حال قان النتيجة الاخيرة التي توصل اليها هانسل ، حسب فهمي ، هي ان ظواهر الادراك فوق الحسية ممكنة ولكنها لم نثبت بعد بالتجارب.

من ناحية اخري فقد ذكر راءً، ماكونيل (٢١) (R.A. Macconeil) ان الدراسات في الارنة الاخيرة قد اثبتت ما يلي :

١/ المقدرات غير العادية منتشرة بين الناس عالميا.

٢/ هذه القدرات لها علاقة قوية بالوراثة.

ا را سال المال المالية المالية

لا بعض الناس لهم هذه المقدرات اكثر من آخرين.

4/ هناك أحوال وعي معينة تسهل ملاحظات ظواهر للبراسايكولوجي
 م/ مقدل السابك ككنس (Psychokneeis) مقدة تحديدة

ه/ مقدرات السايكىكنيس (Psychokneeis) حقيقة تجريبية .

٦/ التنويم المغناطيسي يمكن ان يستعمل التأثير علي عقل شخص آخر.

واعتقد أن هذه الظوَّاهر قد حدثت بالفعل والدلّيل علي حدوثها الاضبار الصحيحة (ثبتت بخبر العدل الضابط) وأنه ممكن أجراء التجارب العلمية لاثباتها ،

<sup>(21)</sup> An Introduction to parasychology, R.A Mcconnel

ولقد كانت نتائج بعض التجارب ايجابية ، ولكن نجاح هذه التجارب يكون عادة مهددا بخطر كبير قد يجعل نجاهها صبعبا أن لم يكن مستحيلا، والسبب في ذلك قد يكرن أن أجراء التجارب عليها نفسه يؤثر في نجاهها وأن نجاهها يحتاج إلى ظروف طبيعية (أن ملاحظة الشيء قد تجعله يغير من طبيعته العادية – فمثلاً مراقبة الطفل تغير من سلوكه ، وملاحظة الالكترين تجعل معرفة موضعه وسرعته في نفس الوقت مستحيلة) كما وإن محاولة اثباتها بمنهج نقدي يدل على شك من جانب الباحث في حدوثها الامر الذي يكون له اثر سلبي في نجاحها ، (لاحظ ان «الفكى» في السودان يقول أن من لايؤمن بنا لايأتينا المُدمنة) فنجاح الشجارب الخاصة بهذه الظواهر يحتاج الى ثقه المراقب أو في عدم وجود الرقابة نفسها. بالإضافة الى ذلك فان هذه الحوادث غير العادية نادرة الحدوث وما يحدث منها قد لايتكرر وما يتكرر منها فإن كثرة اجراء التجارب عليها قد يحد من نجاحها فهي لاتكرر حسب الطلب وقد لوحظ أنه قد يكون ظهورها اكثر في مجتمعات معينة (البدائية مثلا) أو في حقب تاريخية معينة فالامر أنن قد يعتاج ألى مزيد من الدراسة ، ولقد تطرقت الى هذه القضية في معرض الاشارة الى ما يحتاج اليه دارسو التصوف من معارف وعلوم وليس الفرض استيفاء القول فيه كما وإن مجال البراسايكولوجي والادراكات فوق الحسبة يتصل بقضية الكرامة في التصوف.

(سترد الاشارة الي مفهوم الكرامة عندما نتحدث عن قضايا التصوف).

- (ه) يحتاج الدارسون لمعرفة عقائد المتصوفة وممارساتهم وطرق حياتهم في الثقافات الاخري كالهندية والفارسية وغيرها ومعرفة هذه العقائد والمارسات المشابهة في الديانات الاخري كالمسيحية وفي الفلسفات اليونانية الوسيطة والحديثة والماصرة.
- (١) يحتاج الدارس ايضنا الي معرفة الدراسات التي تمت في هذا المجال في الشرق والغرب لان جهدا قد تم في هذا المجال الفهم والتحليل والتقييم.

النطقي الدارس أن يكون ملما بوسائل التحليل اللفوي والاستنباط المنطقي ويطرق مناهج البحث العلمي وبعض النتائج المعرفية في مجالات العلوم ذات الصلة.

### تعريف التصوف وأصل اللفظ :

اغتلفت أراء مؤرخي التصوف والدارسين في اصل كلمة «التصوف وقد ذكر ابن تيبية (٢٢) جملة من هذه الاراء فقال أن التصوف (نسبة الي أهل الصفة). وقال وهو خطأ لأنه لو كان كذلك لقيل (صُغي) وقيل نسبة الي الصف المقدم بين يدي الله، وهو أيضا خطأ فأنه لو كان كذلك لقيل صفي ، وقيل نسبة الي الصفوة من خلق الله وهو في رأينا خطأ لأنه لو كان كذلك لقيل صفوي، وقيل نسبة الي صوفه بن بشر بن أدبي طانجة قبيلة من العرب كانوا يجاورون مكة في الزمن القبيم ينسب اليهم النساك وهذا وان كان مناسبا من جهة اللفظ فإنه ضعيف أيضا لأن هؤلاء غير مشهورين والاصح في رأينا أنه نسبة الي لبس الصوف.

من ناحية أخري يري البعض أن التصوف منسوب الي (سوفيا) وهي كلمة يونانية تدل علي الحكمة لكن هذه النسبة غير صحيحة لأن الكلمة اليونانية قصد بها فلاسفة اليونان ذلك المنهج الذي قوامه البحث النظري المجرد في الوجود للوقوف علي حقائقه وماهيته معا لايتصل بالسلوك العلمي الاقليل اما التصوف الاسلامي فمانه نر طابع عملي (٢٢) وقيل انه مشتق من الصوفانة، وصوفه القفا، والصفاء وغيرها من الالفاظ. ولكن نسبة التصوف الي ليس الصوف رأي انعقد عليه (١٤) اجماع أراء المختصين في الدراسات الصوفية من علماء المسلمين قديما وحديثا ومن المستشرقين ايضا. صححه من القيماء السراج والكلباني والسهر وردي، وابن وبن تيمية وابن خلون وأخرون من المستشرقين فون كريمر وكولدريهر ونيكلسون واربري.

ان أهمية اصل اللفظ تتمثل في اعتقادي في أنه قد يلقي الضوء علي مفهوم التصوف وقد يتصل بشرعيته واصالته فعثلا نسبته لأهل الصغة من اصحاب رسول الله صلي الله عليه وسلم الذين هم خير القرون ، يعطيه شرعية ، ونسبته الي

<sup>(</sup>٢٢) مجموع الفتاوي الجزء الحادي عشر (التعموف) هن ٦-٧

<sup>(</sup>٢٣) عرفان عبدالحميد فتاح، نشاة الفلسفة الصنوفية وتطورها ، ص١٠٩

<sup>(</sup>٢٤) للمندر تقينه من ١١٠

الصنفاء اشبارة الي انه يهتم بصنفاء السرائر والنفوس والقلوب وهذا امر حسن وهكذا ، ولكن اذا سلمنا جدلا بأن اصناه شرعي وحسن فان ذلك لايعطيه شرعية دائمة لانه قد يتغير وقد ينحرف عن الاصل – وهو امر قد حدث لبعض اتجاهاته.

ومن ناحية اخري فان التعقق من الشرعية، او عدمها يمكن ان يتم بمقارنة أراء اهل التسمسوف بما جساء في الكتساب والسنة وبما يمليسه حكم العسقل والمنطق السليم(٢٥).

#### تعريف التصوف :

هنالك تعريفات متماطفة وتعريفات متحاملة وتوجد تعريفات محايدة له. فالتعريف للمايد هو الذي يعطي وصفا لواقع التصوف كما هو دون تقييم ، ويحاول تحديد السمات الاساسية المشتركة أو الفالبة عليه أما التعريف المتحامل فأنه عادة ينتقي بعض الممارسات والمعتقدات السلبية والسيئة ويعرف التصوف جميعه بها والتعريف المتعاطف يحاول أن ينتقي الصفات الايجابية والعسنة للتصوف دون غيرها ويحاول أن يعرفه جميعه بها.

فالتصوف عند المتحاملين طريقة مبتدعة في الدين والتعبد والسلوك واهله اهل بدع وشعوذة وجهلاء يمارسون المنكرات ومثال ذلك قول احدهم (وبعد قد ظهرت الدعوة التصوف من جديد وبعد أن ظن المصلحون أنها قد مضت فلا ترجع وماتت فلا تنتشر وذلك بعد أن أظهروا زيفها وكشفوا عوارها وأزاهوا الستار عما تخفي وراها من جيوش الخراب والدمار تلك الجيوش الكافرة التي مافتئت تغمرب في جسم أمة الاسلام حتى مزقته أشلاء وطرحته لكلاب الاستعمار أجزاء فامتصوا دمه واكوا لحمه وكسروا عظمه وواروه التراب وظنوا أنه لايبعث إلى يوم الحساب.

وما أن نشر الله أمة الاسلام بعد موتها وعادت إلي الحياة من بعد مفارقتها ورأها العدو الثالوث المركب من اليهود والمجوس والنصبارى رأها وقد تحررت ديارها وتخلصت من نبر الاستعمار الغربي بلادها واقطارها غلم يعد بها سلطة لكافر ولا سلطان لكافر ألمها تحررها واكربها واحزنها خلاصها واستقلالها حتى راح يبحث عن عملاته الاقدمين وجنوده المخلصين من دعاة التصوف (٢٦).

<sup>(</sup>٢٥) عبدالله حسن زروق ، قضايا التصوف الاسترمي ، حر.٩

<sup>(</sup>٢٦) الى التصوف ياعباد الله، ابويكر جابر الجزائري . س٣

كما وان هنالك تعريفات تركز علي المجانب المسن والايجابي للتصوف . فتقول انه علم القلوب الذي يجعل القلوب نيرة سليعة صحيحة او تقول انه علم الباطن الذي يحث علي الاهتمام بالعبادات الباطنة كاخلاص النية والتوجه بالعمل الي الله تعالي والتوكل والصبر والمحبة والرضي او تقول انه علم الاخلاق الذي يحث علي التعلي بالاخلاق والصفات الحميدة وترك الصفات الذميمة، او تقول انه علم الحقيقة الذي يزود صاحبه بعلم حقائق الوجود ويعطيه علما باسمي واعظم واجل موجود وهو الله سبحانه وتعالي ، او تصفه بأنه علم التجارب والانواق والمواجيد والمكاشفات وعلم الباطن والعلم اللدني، وتصف اتباعه بانهم العباد والفقراء والزهاد او تقول انه مرتبط بالمجاهدات والعمل لا النظر ويمقاومة الشهوات ومجاهدة النفس وعدم الاسترسال معها في طلب لذاتها.

ان كل وصف من هذه الاوصاف يكشف جانبا من جوانب التصوف لايمكن انكاره ولايمكن اغفاله فالتعريف الصحيح ينبغي ان يجمع كل اوصاف التصوف الايجابية منها والسلبية ولكن هذا الجمع قد لايرضاه بعض اهل التصوف ويكون من الافضل في اعتقادي ان نصنف التصوف (الي سني او بدعي او فلسفي او غيره) ونعرف كل مننف علي حدة وهذا عندي اقرب الي العدل والانصاف.

#### نشا'ة التصوف :

اختلف مؤرخو التصوف في تحديد اساب نشاته فمنهم من قال انها اسباب خارجية ومنهم من قال انها اسباب داخلية (سياسية كانت ام اجتماعية ام دينية ام فكرية) ومنهم من قال انها خارجية وداخلية في نفس الوقت.

لكن قبل أن نستعرض هذه الاراء ونقيمها نود أن ننظر في دوافع قائليها فأن الدوافع التي تقف وراء هذه الاراء قد لايكون غرضها نزيها وقد لايكون هدفها أعطاء المقيقة من ناحية الخري فقد يكون غرضها أعطاء الاسباب الحقيقية لنشأة التصوف.

والذين كتبوا عن اسباب نشأة التصوف ممن اطلعت علي أرائهم منهم المسلمون الذين يرون ان التصنوف كله حق ومنهم الذين يرون انه كله باطل ومنهم الذين يرون أن فيه ما هو حق وفيه ما هو باطل رمنهم المستشرقون فالمسلمون الذين يرون انه على باطل لايريدون ان يمنعوه الشرعية بنسبته للاسلام ولذلك بقولون انه تكثر بالمسيحية والثقافات الهندية وغيرها من الثقافات غير الاسلامية ، والذين يرون انه على حق يسعون جاهدين التدليل على ان اصوله اسلامية وداخلية وانه ظهر نتيجة تأمل المسلمين القرآن الكريم وتأثرهم بسيرة الرسول الله وسيرة صحابته الميامين اما المستشرقون فانهم اصناف صنف رأي في التصوف جوانب روحية ممتازة او عمقا فكريا وثقافة انسانية عبيقة فعز عليه ان ينسب ذلك للاسلام وعنده ان الاسلام لايمكن أن يحوي شيئا حسنا وجميلا وذا قيمة فنسب التصوف الي رهبان لايمكن أن يحوي شيئا حسنا وجميلا وذا قيمة فنسب التصوف الي رهبان النماري وغيرهم «يقول كرادفو: ان القرآن لم يكن مطلقا الكتاب الذي استطاع مبدئيا ان يجتذب الصوفية نحوه كثيرا لانه متعلق بالظواهر الخارجيه وليس فيه الحنو الداخلي والروحي (٧٧) ان هذا الصنف من المستشرقين غرضهم تجريد الاسلام من كل ما يرون انه نشاط حسن وجميل كالعبادة والنسك والتبتل والزهد.

اما الصنف الاخر من المستشرقين الذين قالوا أن التصوف نشأ بتأثر من القرآن والسنة فكان هدفهم إلزام المسلمين بمعتقدات في التصوف يكره عامة المسلمين نسبتها للاسلام ويرونها مخالفة لتعاليمه كنظرية الطول والاتحاد ووحدة الوجود.

لكن هذا الايمنع أن يكون بعض القائلين أن أسباب نشأة التصوف خارجية أو القائلين أنها داخلية قد توصولوا إلي هذه النتيجة بطريقة موضوعية ويدافع نزيه.

ولكن يبقي السؤال ما هي الاسبّاب الحقيقية للنشأة ؟ ان القائلين ان التصوف نشأ بعوامل خارجية عزوا هذا التأثير الي الثقافات المسيحية والهندية والفارسية واليونانية والذين قالوا انه نشأ بعوامل داخلية عزوا هذه العوامل الي اسباب سياسية واجتماعية ودينية وفكرية . وقالوا ان العوامل الفكرية والعقدية هي القرآن الكريم والحديث والفقه وعلم الكلام.

اما العامل السياسي فيتمثل في الفتن والثورات والحروب الداخلية كل ذلك اثر في صفوة وجود الصحابة والتابعين ودفعهم الي الاعتزال السياسي والرغبة عن الدنيا والانقطاع عن زخرفها والخلود الي حياة النسك والزهد والعبادة (٢٨) اما العامل الاجتماعي «فظهور طبقة الارستقراطية انطلقت وراء المتعة الرخيصة واسرفت في المجون كان لها دورها في نشأة الزهد والتصوف (٢١)

<sup>(</sup>٢٧) نشأة الفلسفة المنوفية وتطورها ، عرفان عبدالمعيد من ٣٧.

<sup>(</sup>٢٨) نشأة القلسفة الصوفية وتطورها عرفان عبدالحميد فتاح مس٤٤

<sup>(</sup>٢٩) نفس المسدر عس ١٥

وهنالك اتجاه يري ان اسباب نشأة التصوف ترجع الي هذه العوامل مجتمعة وعندي ان هذا الاتجاه اقرب الي الصواب ولكن الامر يحتاج الي تقصيل ففي اعتقادي ان اسباب التصوف قد ترجع للاسباب التالية:-

١/ تأثير خارجي وقد تقدمت الاشارة اليه.

٢/ تأثير داخلي ولقد تقدمت ايضا الاشارة اليه.

٣/ هواجس النفس وبواعيها ومناطق اللاوعي قيها.

٤/ الالهامات الربائية .

ه/القطرة.

٦/ وساوس الشيطان.

فكل ما كان موافقا للقرآن الكريم والسنة الشريفة والفطرة السليمة فان مصدره الوحي والالهام الرباني وكل ما كان مخالفا للوحي فانه اما أن يكون بتأثير الثقافات الاجنبية أو يكون صادرا من هواجس النفس أو بتأثير من الشيطان كما وأنه لاشك أن للبيئة السياسية والاجتماعية والفكرية والثقافية اثراً في نشأة التصوف، وأذا تتبعنا جوانب التصوف وجدناها توافق مصدرا من هذه المصادر فلنأخذ مثلا: المؤثرات الخارجية هندية كان أم مسيحية أم يونانية فاننا نجدها توافق جانبا من جوانب التصوف. فقد كان الهنود يعيلون ألي حياة التقشف والزهد احتنقاراً للذات الجسدية ويعتقنون أنه يجب علي الانسان أن يطهر نفسه من دنس البدن حتي ترتقي في الكمال وصولا ألي الانفصال للروح عن عالم الابدان وأتصادها بالروح ترتقي في الكمال وصولا ألي الانفصال للروح عن عالم الابدان وأتصادها بالروح الحيوانية وينشط القرة البهيمية فهو حرام أيضنا واكتفوا بالقليل من الغذاء علي الحيوانية وينشط القرة البهيمية فهو حرام أيضنا واكتفوا بالقليل من الغذاء علي الاعلي اسرع (٢١). وهنالك جوانب في التصوف ترافق المسيحية فيحتمل أن يكون لحاقه بالعالم اللعلي اسرع (٢١). وهنالك جوانب في التصوف ترافق المسيحية فيحتمل أن يكون الدنيا المسيحية مصدرها مثل نظام الرهبئة الذي يقوم على احتقار البدن وهجر الدنيا واعتزال الناس في الاديرة والابنية المقامة في مناطق نائية والامتناع عن الزواج والمنية والمنائية والامتناع عن الزواج والمتزال الناس في الاديرة والابنية المقامة في مناطق نائية والامتناع عن الزواج والمنية ويقوم على احتقار البدن وهجر الدنيا

<sup>(</sup>٣٠) التصوف منشؤه ومصطلعاته – سعد مراقي من ٤٧–٤٨.

<sup>(</sup>٢١) المعدر نفسه من ٤٩ - الشرستاني من ٢٦٢.

وتوافق المسيحية عقيدة الحلول عند المتصوفة فالمفهوم المسيحي بطبيعة المسيح هو انه انسان الهي نو طبيعتين امتزجنا وصارتا طبيعة واحدة انه مركب من الناسوت واللاهوت (كما يدعون) وهذا موافق لما نقل عن الصلاح حيث قال: سبحان من اظهر ناسوته .. في سنا لاهوته الثاقب – ثم بدا خلقه ظاهرا في صورة الاكل الشارب وحيث قال: انا من اهوي ومن اهوي انا نحن روحان حللنا بدنا فاذا ابصرتني ابصرته وإذا ابصرته المسرتة المسرتة المسرتة المسرتة المسرتة المسرة المسرة

كذلك توافق بعض افكار المتصوفة افكار الفلسفة اليونانية . فارسطوطاليس يقول ان كل المفلوقات تتحرك حركة غائية باتجاء الله. وفي حركة العشاق باتجاء معشوقيهم لانفراده بالكمال الذي يقود الي العشق وهذه النظرة توافق نظرة الحب الالهي .

ويقول ارسطوطاليس «ان النفوس الانسانية اذا استكملت قوتي العلم والعمل تشبهت بالاله سبحانه وتعالي ووصلت الي عالمها، وانعا هذا التشبه بقدر الطاقة ويكرن اما بحسب الاستعداد أو بحسب الاجتهاد . فأذا فارق البين اتصل بالروحانيين وانخرط في سئك الملائكة المقربين ويتم الالتذاذ والابتهاج . وليس كل اللذات جسمانية ، فأن تلك اللذات لذات نفسية عقلية ، وهذه اللذة الجسمانية تنتهي الي حد ويعرض للملتذ سأمة وكلال وضعف وقصور أن تعدي الحد المحدود بخلاف اللذات العقلية فأنها حيثما ازداد، ازداد الشوق والحرص والعشق اليها «(٢٢).

وكذلك فيشافوارس انتهج منهجاً يوافق التصنوف فقد كان له رأي في النفس وتزكيتها بالمُجاهدة حياة عزلة وخلوة (٢٤).

#### اصول التصوف:

ان تحديد الاسس والاصول التي ينبني عليها التصوف والنظر في حجية هذه الأصول او عدم حجيتها اهم امر ينبغي أن يبحث فيه دارسو التصوف. فما هي هذه الاصول التي تقوم عليها عقائد المتصوفة وتعتمد عليها ممارستهم ؟

<sup>(</sup>٣٢) اسعد السحيراني، التصوف منشؤه ومصطلحاته من ٥٤ -٥٥٠

<sup>(</sup>۲۲) المندر نفسه من ۵۱ – ۵۲

<sup>(</sup>٣٤) للصدر نفسه من ٥٢.

هذه الاصول عبارة عن مصادر المعرفة . وهذه المصادر يمكن تقسيمها الي مستويين – المستوي الثاني يتمثل في مساوين – المستوي الثاني يتمثل في معادر معايير فهم النص ولاشك ان المتصوفة يتفقون مع بقية طعاء المسلمين علي مصادر السعرفة ومناهج الاستدلال كثيرة وهذا ظاهر ومبثوث في اغلب كتاباتهم، خاصة السنيين منهم كالفزالي ولكن لهم مناهج ومصادر يختصون بها أو يختصون بها بطريقة تطبيقها دون غيرهم . وسنحاول أن نحال هذه المسادر وتقيمها وقد تعرضت في كتابي دقضايا التصوف الاسلامي، لجانب من نظرية المعرفة عند المترفة وأيضا في بحث بعنوان «نظرية المعرفة عند الغزالي»(۵۰).

فبالرغم من أن المتصوفة قللوا من شأن مصادر المعرفة ووسائلها العادية كالمس والعقل والفير ومناهج الاستدلال القائمة عليها كالاستنباط والاستقراء وحددوا مجالها فانهم لم يستفنوا عنها بالكلية كما أنهم اعتمدوا الوحي (القرآن والسنة) كمصادر للمعرفة وكذلك وسائل التفسير ومعاييرها (كاللغة الناسخ والمنسوخ واسباب النزول ...) وهناك مصادر اخري اختوا بها، دار خلاف بينهم وبين معارضيهم حول حجيتها ، وحول تطبيقها وهذه المعادر هي :

١/ الالهام المباشر من الله سيحانه وتعالى .

٧/ الرؤيا المنامية عموما .

٣/ اخبار الرسول ﷺ لهم في المنام.

٤/ اخبار الرسول ﷺ في اليقظة وهو ما يسمي بالمضرة النبوية .

 ه/ استنباط معاني باطنة من النصوص الشرعية بالكشف والالهام وهي معرفة من خلال النس.

ان اخذ المتصوفة عقائدهم وطرقهم وتصوراتهم عن طريق الالهام مبثوث في كتبهم . فقد قال ابن عربي : (واعلم أن ترتيب أبواب الفتوحات لم يكن عن اختيار ولا عن نظر فكري وانما الحق تعالي يمكن أنا علي اسان ملك الالهام جميع ما نسطره (٢٦).

وكذلك قال ابن عربي ان طريقته اخذها عن الرسول ﷺ فقد اجازها له في رئية منامية وامره بنشرها . فقال داما بعد فاني رأيت رسول الله ﷺ في مبشرة اربيتها في العشر الاخر من المحرم سنة ١٧٧هـ بدمشق وبيده كتاب فقال هذا كتاب فصوص الحكم خذه واخرج به علي الناس ينتقعون به. فقلت السمع والطاعة (٢٧)

<sup>(</sup>٣٥) للسلم للعاصر نظرية المرقة عند الغزالي. عبدالله حسن زروق ، ص ٢٧-١ ه

<sup>(</sup>٣٦) الكتاب التكاري محى الدين بن عربي من ١٣٩ .

<sup>(</sup>٢٧) المعدر تقسه من ١٣٥ .

وكذلك تحدث ابن عربي عن انه اخذ المعاني التي يتكلم بها من القرآن ولكنه اعطي فهما خاصنا للقرآن فقال دواعلم ان جميع ما اتكلم فيه في مجالسي وتصانيفي انما هو من حضرة القرآن فاني اعطيت مفاهيم الفهم فيه والامداد منهه (٢٨).

السؤال الذي يحتاج الي أجابة هو ما حجية هذه المصادر في المقام الاول؟ ثم ما هو مجال تطبيقها؟ ولقد تنازع بعض المتصوفة ومعارضوهم في هذين الامرين وهما من الامور التي تنبني عليها جميع الضلافات بين الطرفين فكيف يمكن فض النزاع بينهما؟ اعتقد أن المعابير التي ينبغي أن تستخدم لفض النزاع هي :

١/ معايير لاثبات الصحية اولا فالحجية تثبت بالرجوع الي نصوص الكتاب والسنة وبالاتفاق حول دلالة هذه النصوص، ودلالة هذه النصوص ينبغي ان تفهم بالطرق المعتادة (اي من خلال اللغة واسباب النزول ... الخ) وهو تفسير تقبله العقول السليمة ، والا وقعنا في المحظور.

٢/ ونحتاج الي معايير لاتبات صحة الاخبار - المعنية - المعتدة علي المصادر
 المشار البها وهي كون الراوي سوي العقل عدلا ضابطا.

٣/ ومعايير الصحة التطبيق وهي ايضا عدم معارضة الخبر المعتمد على احد هذه المسادر نصبا جاء في الكتاب والسنة وان لايكون بدعة في الدين لان الابتداع في الدين منهي عنه فكل بدعة ضبلالة ركل ضبلالة في النار فالخبر قد لايعارض نصبا يحكى نفس محتوي الفبر ولكنه قد يعارض نصا عاما ينهي عن الاختراع في الدين . استدل اهل التصوف على الإلهام والرؤيا المنامية ورؤية الرسول ﷺ في المنام واليقظة بأدلةً شرعية فاستدارا على الالهام بقوله تعالى : { واوحينا الى ام موسى ان ارضعيه} (القصيص ٧٠) واستداوا على الرؤيا المنامية عموما بقوله صلى الله عليه وسلم «رؤيا المؤمن جزه من سنة واربعين جزء من النبوة» (رواه البخاري) ويقوله: «لم يبق من النبوة إلا المبشرات. قبل منا المبشرات؟ قبال الرؤيا الصنالحة(رواء البيفتاري ومسلم وغييرهما) وقبال : «الرؤيا من الله والطم من الشيطان، (روام البخاري ومسلم) وبقوله : «اذا اقترب الزمان ـ اي قرب قيام الساعة ثم تكد رؤيا المسلم تكذب واصدقكم رؤيا اصدقكم حديثا، (رواه البخاري ومسلم وغيرهما). واستداوا علي رؤية الرسول ﷺ في المنام واليقظة بقوله صلي الله عليه وسلم : «من رأني في المَّنام فسيراني في اليقظَّة أو كما رأني في اليقظة لاَّ يتحثُّل الشيطان بيء وفي بعض الطرق «من رأني فقد رأي الحقَّه وفي رواية فقد رأني فان الشيطان لا يتمثل بي.

<sup>(</sup>٣٨) المندر نفسه من ١٣٩.

والالهام يمكن ان يكون مصدرا للمعرفة واكنه يأتي الانسان في شكل خاطر وخاطر الالهام قد يختلط بوساوس الشيطان وهواجس النفس ولهذا قد يعارض نصوص الكتاب والسنة فاذن ينبغي ان لانقبل خاطرا الا بعد مقارنته بما ورد في الكتاب والسنة ، فلأجل ذلك قال ابوسلمان الدارني احد المتصوفة ربما وقعت النكتة من كلام القوم في قلبي فلا اقبلها الا بشاهدي عدل من الكتاب والسنة فان الله ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة ولم يضمنها فيما سوي ذلك . اما الاستدلال ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة ولم يضمنها فيما سوي ذلك . اما الاستدلال بالرؤيا المنامية عموما فانه استدلال ظني وقد يكون وهميا لان الاحلام قد تختلط باضفات الاحلام وإذا لم تختلط فانها قد تأتي في شكل رموز ولاتأتي صريحة فتمتاج بذلك الي تفسير لتلك الرموز ويحتاج التفسير الي مفسر ذي كفاءة معينة ثم اذا صبح الاعتماد علي الرؤيا فانها يجب أن تكون ممكومة بنصوص الكتاب والسنة وان خلت من البدع ، والاحوط والاسلم أن تكون ممكومة بنصوص الكتاب والسنة التعبدية .

اما الاستدلال برؤيا الرسول ي المنام فان الاعتبارات سالفة الذكر قد تنطبق عليها لانها قد تكون رمزية ولكن المشكل الكبير الشامس برؤيا الرسول تنظبق عليها لانها قد تعارض نصوص الكتاب والسنة فانها اذا لم تعارض الكتاب والسنة، ولم تكن من الامور التي تعتبر بدعة في الدين فانه قد لايكون هنالك غيار عليها. اما الاستدلال برؤية الرسول ي تفظة فان القائلين بامكانية رؤيته يقظة يستدلون عليها بحديث الرؤيا ويقولون أن اللفظ عام يشمل الرؤيا المنامية والرؤيا في اليقظة مشكلة هذا المصدر ايضا أنه قد يعارض نصوص الكتاب والسنة وقد يكون زيادة وابتداعا في الدين . والذي يروي أنه رأي الرسول ت يقظة أما يكون سوي العقل أو يكون في حالة عقلية غريبة وشاذة فاذا كان سليم العقل فان الرؤيا ينبغي أن تكون من عدل ضابط وأن لاتعارض نصا من كتاب أو العقل فان الرؤيا ينبغي أن تكون من عدل ضابط وأن لاتعارض نصا من كتاب أو الافتراض نفسه قد يثير تساؤلا عن هل يمكن أن يحدث ذلك ؟ فاذا جاز أن يحدث فان رواية غير سوي العقل ينبغي أن لايعتمد عليها فان تجويز رؤيته لفير سليم فان رواية غير سوي العقل ينبغي أن لايعتمد عليها فان تجويز رؤيته لفير سليم العقل يكون فيها مدخل في الامر لوجود الشيطان بدليل قوله تعالى : (الذين يأكلون الربا ولايقومون الاكما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس) (البقرة ، ٢٧٥).

بالشخص الذي روي الرؤيا وليس بالمرئي (رسبول الله صلي الله عليه وسلم) بالاضافة الي ذلك اذا كان الراوي غير سوي العقل فأنه لا يجوز الاخذ بما روي سواء كان ذلك في حياة الرسول على الهناة على مماته . من ناحية اخري فان المتصوف اذا اعتبر سوي العقل فأنه قد يكون في حالة غريبة وشاذة قد غطي فيها على عقله وتمييزه العادي فلا يقاس عليها ما يحدث في الاحوال العادية وهي حالة لايصح ان يستنبط منها تشريع . خلاصة الامر اذا صح ان الاحاديث احاديث في الرؤيا عامة فانه لايجوز ان يتمثل الشيطان بالرسول على يبتي الحديث من فحوي الرؤيا لو كانت حقائق ليست تشريعية فأن الانسان يمكن أن يعمل بها لكن لو كانت تشريعات فأن معظم الصوفية وأهل العلم يقولون ينبغي أن تكون موافقة للشريعة لكنها أذا عارضت الشريعة فتفسيرها يكون ـ والله أعلم ـ أن حال صاحبها أما أن تكون غير سوية (جنون) أو تكون حالة غريبة وشاذة لايجوز الاعتماد عليها في التشريع.

ومعايير فهم النص عند المتصبوفة اما أن تكون بالطرق المعروفة لتفسير النصوص وفهمها (عن طريق اللغة واسباب النزول وغيرها من المعايير) واما أن تكون بوسائل الادراك الاخرى وهي الالهام والرؤيا وغيرها ، فأذا كأن التفسير بالطرق العادية فلا مشكلة ولكن أذا كأن عن طريق الالهام والرؤيا وغيرها فأن ذلك ينسحب عليه نفس مشكل هذه الطرق كمصادر ووسائل للمعرفة.

وفهم النصوص بالطرق غير العادية يؤدي الي ما يسمي بعلم الباطن والعلم اللادي وعلم الحقيقة، وهذه العلوم يقال انها تكتسب بالمجاهدة والرياضة والسلوك ولكن هذا العلم ينبغي أن لايتعارض مع العلم بالطرق الشرعية برغم أن علم الحقيقة قد يعارض علم الشريعة والقائلون بهذا يستدلون عليه بقصة الخضر وبحديث أبي هريرة ولقد وضحنا في كتابنا (قضايا التصوف الاسلامي) (٢٩) أن هذه الادلة لاتدل علي مرادهم ، وبينا أنه يمكن أن تكون هنالك معان باطنية للنصوص تعطي معاني أضافية وتعطي عمقا وبعداً آخر لمدلول النصوص ولانتعارض مع المعاني الظاهرة ، وأنه ينبغي أن لايكون هنالك افتئات من جانب علم الحقيقة علي علم الشريعة (أو العلم الظاهر).

هذالك حجة اخري عقلية يستدل بها علي رجود معارف خاصة لبعض المتصوفة فكثيرا ما يقال ان لديهم مقدرة للإدراك معينة . هذه المقدرة تصدر عن حاسة ذوقية

<sup>(</sup>٢٩) عبدالله حسن زروق ، قضايا التصوف الاسلامي من ٢٢٦ ـ ٢٧١ .

معينة كانت نتيجة سلوك وتجارب معينة فمن لايملك هذه الماسة فإنه ليس له الحق في نفي ما يمكن أن يدرك بواسطتها فليس للاعمي مثلا حق في نفي وجود الالوان بدعوي أنه لايراها ، ولكن قد يتساط الانسان هل ينبغي لمن ليس لديه الحاسة أن يقر بوجود ما يدعى المبصرون أنهم يدركونه بواسطتها ويصدق به.

اقول لا ينبغي أن تلزمه بالاقرار ولكن ينبغي ان تلزمه بامكانية الحدوث اذا لم يكن الاقترار يؤدي الي تناقض منطقي ولكن اذا اردنا منه ان يقتر بوجتود هذه المدركات بالفعل ينبغي ان نقنعه بطريقة من الطرق الاتية :

١/ ان نجعله يصدق خبر الراوي ويثق في انه عدل لايكذب وضابط لما رواه
 واخبره عنه ولم يكن واهما وانه يصف حقيقة وواقعا.

Y/ أو ان نقنعه بدليل منفصل علي وجود الظاهرة وكنت قد اقترحت مثالا لتجربة يمكن بواسطتها اقناع الاعمي بالتصديق في وجود الالوان في كتاب قضايا التصوف الاسلامي وهنائك امثلة في مجال البراسايكلوجي ومجال ما يسمي بالادراكات فوق الصسية (E.S.P) تصلح ان تكون ادلة مستقلة لوجود ظواهر غير طبيعية.

٣/ اذا لم يتوافر الدليلان السابقان وربطنا التصديق بهذه الظواهر بوجود مقدرات خاصة تكتسب بالمجاهدات والتجارب وسلوك الطريقة الصوفية فينبغي ان نعطي من نود اقناعه اسبابا قوية نقنعه بها لكي يسلك طريق التصوف، طريق العزلة والصمت والسهر وإلجوع والتأمل ... الخ.

فاذا استطعنا ان نقنعه بأهمية المعارف التي سيكتسبها والمقدرات التي سيحصل عليها وجمال ويهاء الاحوال التي سيمر عليها ويعيشها فانه سيسلك الطريق المؤدي الي الاقناع ، انه يحتاج ان نعده بدراسة لجدوى النشاط المطلوب منه معارسته.

#### الطريقة :

لقد تعرضنا لمفهوم الطريقة الصوفية عندما تحدثنا عن اتجاهات المتصوفة فقلنا انها تقوم علي ثلاثة اركان ، الشيخ - المريد - البيعة - والآن نود أن نتحدث عن جواز اعتبار الطريقة أو أوامر الشيخ مصدراً للتدين ، حاول المعارضون للتصوف أن يقوضوا مفهوم الطريقة من أساسه ببيان أنها تتعارض مع مفهوم الدين الاسلامي

غوضعوا القائلين بها بين أمرين كلاهما غير مقبول فقالوا: أما أن تكون الطريقة مطابقة لطريقة الرسول في أما أن تكون مخالفة لها فقي الحالة الأولي لسنا في حاجة اليها لان طريقة الرسول في تكفينا. وأذا كانت مخالفة لطريقة الرسول في أنه لايجوز الاقتداء والعمل بها.

لاخلاف في ان الطريقة الصوفية اذا كانت مخالفه لطريقة الرسول ﷺ فانه لايجوز اتباعها بمعني ان الرسول ﷺ اذا حرم ومنع سلوكا فانه لايجوز لمسلم ان يسلكه لان من الشروط الضرورية لمسمة الطريقة الصوفية اتسافها مع طريقة الرسول ﷺ .

ولكن قد يقول المدافعون عن الطريقة ان الطريقة ليست مخالفة لطريقة الرسول وليست مطابقة لها ولكنها مستنبطة ومستوحاه منها وإنها نتيجة لعملية اجتهاد في فهم طريقة الرسول في وإنها زيادة جاءت بطريقة مشروعة لان مصدرها الالهام والرؤيا وهي مصادر لها اصل في الدين فعثلا صلاة الفاتح التي تمثل ركنا من اركان الطريقة التجانية اخذها الشيخ التجاني شفاهة (بالرؤية في اليقظة) عن الرسول في والاحتفال بالمواد له اصل في الدين وهكذا .

بعض المتصوفة يصاولون ان يوفقوا بين الهاماتهم وبين ظاهر النصوص ويعضهم لا يعتبرون انه من الضروري ولا من المكن التوفيق بين الالهامات وظاهر النصوص لانهم يعتقدون ان ظاهر النصوص يمكن ان يتعارض مع الالهامات فالالهامات تعير عن علم المقبقة وظاهر النصوص يعبر عن علم الشريعة وعلم الشريعة قد يخالف ما هو حق في نفس الامر.

اذن الحكم علي صحة الطريقة وقبولها يرجع الي حجية مصادرها (الالهام والرؤيا) والي صحة تطبيق هذه المصادر والي تفسير معني عبارة (البدعة الحسنة) والي صحة التفريق بين علم الشريعة وعلم الحقيقة ال بين الظاهر والباطن وهذه الامور قد ناقشناها في غير هذا المرضع فليرجع من اراد الي هذه المواضع (٤٠).

#### البدعة :

يستخدم المعارضون التصوف في نقدهم له مفهوم البدعة فيحاواون ان يدالوا بمختلف الادلة علي ان المعارسات والمعتقدات الصوفية بدع ، اما المدافعون عن التصوف فيعتبرون ان هذه المعارسات والعقائد ليست بدعا ويقولون حتى لو (٢٠) عَبْدَاللهُ حَسَنَ زَرَقَ ، فَضَايا التَّصَوفَ الاسلامي من ٢١٧ - ٢٢٠ . اعتبرناها بدعا فانها بدع حسنة ومشروعة وليست بدعا سيئة.

ان تحديد مفهوم البدعة ينبغي ان يقوم علي اساس النصوص الشرعية من قرآن وسنة، وضابط الامر معقود علي فهم دلالة هذه النصوص لانه قد دار النزاع حول دلالتها واختلف العلماء فيها . وسنتعرض لبعض هذه النصوص وما يتقرغ منها من مفاهيم وقضايا كتفريق بعض العلماء بين البدعة المقيقية والبدعة الاضافية والحسنة والسيئة وكتفريقهم بين البدعة في العبادات والمعاملات.

لقد وردت احاديث كثيرة تنهي عن الابتداع في الدين منها قوله على «من احدث في امرنا ما ليس منه فهو رد» (متفق عليه) ومنها حديث العرباض بن سارية ـ «وعظنا رسول الله صلى الله موعظة بليفة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب فقال قائل: يا رسول الله كأن هذا موعظة مودع فماذا تعهد الينا؟ فقال: اوصبيكم بتقوي الله والسمع والطاعة لولاة الامر وإن كان عبدا حبشياً فانه من يعش منكم بعدي فسيري أختلافا كثيرا فعليكم بسنتي وسنة الظفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ واباكم ومحدثات الامور فان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة (١١) ومنها حديث جابر بن عبدالله «ان رسول الله ﷺ كان يقول في خطبته اما بعد: قان خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد ﷺ وشر الامور محدثاتها وكل بدعة ضبلالة » (٤٢) لكن قد وردت احاديث ووردت اقوال لبعض الصحابة فسنرت على انها تدل على أن هنالك بدعة حسنة والامر يحتاج إلى نظر والي ايضاح وفيه خلاف فعن جابر بن عبدالله قال قال رسول الله ﷺ : من سن سنة خير فاتبع عليها فله اجرها واجور من اتبعه غير منقوص من اجورهم شمئا ومن سن سنة شر فاتبع عليها كان عليه وزرها ومثل اوزار من اتبعه غير منقوص من أوزارهم شيئا» (رواء الترمذي وصححه وقال حديث حسن) ، وفي الصحيح من قوله ﷺ من سن سنة حسنة كان له اجرها واجر من عمل بها لاينقص ذلك من أجورهم شيئًا ومن سن سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها الاينقص ذلك من اوزارهم شبيئاء.

ويستداون ايضا بما روي عن عمر رضي الله عنه من قوله عن اجتماع الناس في صلاة التراويح ومداومتهم على ذلك في الساجد في رمضان علي امام واحد

<sup>(</sup>١٤) رواه الترمزي وصححه ابوداود وغيرهما (انظر اليدعة توفيق بوسف الواعي).

<sup>(</sup>٤٢) الحديث اخرجه البخاري كتاب الادب ، قوله تعالى { يا ايها الذين امنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين} انظر البدعة توفيق يوسف الواعي ص ١١٢.

<sup>(</sup>٤٢) انظر المصدر نفسه .

(بدعة ونعمت البدعة) (١٤). واستدلوا بما رواه الامام مسلم في صحيحه بسنده عن مجاهد فقال: (دخلت انا وعروة بن الزبير المسجد، فاذا عبدالله بن عمر جالس الي حجرة عائشة والناس يصلون الفيحي في المسجد، فسألنا عن صلاتهم فقال بدعة) (١٤) وبما اخرجه ابن ابي شببه باسناد صحيح عن الحكم بن الاعرج عن ألاعرج قال: (١٥) واستدل البعض بقول بلال رضي الله عنه (الصلاة خير من النوم) فهي من محدثات سيدنا بلال وقد قال له الرسول عن عندما سمعها منه (ما احسن هذا اجعله في اذائك) وقد اورد هذا القول ابوالشيخ في كتابه الاذان عن ابن عمر رضي الله عنهما ورواه الطبراني عن عائشة والبيهةي عن حفص ابن عمر مرسلا (١٤) واستدلوا بما اخرجه الامام البخاري في صحيحه من رواية سيدنا رفاعة بن رافع واستدلوا بما اخرجه الامام البخاري في صحيحه من رواية سيدنا رفاعة بن رافع الزرقي قال (كنا نصلي يوما وراء النبي على فلما رفع رأسه من الركعة قال ـ سمع الله لمن حمده فقال رجل وراءه: ربنا ولك الحمد حمدا كثيرا طبيا مباركا فيه ـ فلما انصرف قال: من المتكلم قال: انا قال: رأيت بضعة وثلاثين ملكا يبتدرونها ايهم يكتبها اولا).

(يقول الامام ابن لب رادا علي من انكر الدعاء عقب الصلاة غاية ما يستند عليه منكر الدعاء ادبار المعلوات ان التزامه علي ذلك الوجه لم يكن من عمل السلف المنالح وعلي تقدير صحة هذا النقل فالترك ليس بموجب الحكم في ذلك المتروك الا جواز الترك وانتفاء الحرج اما التحريم أو كراهة المتروك فلا ـ ولا سيما فيما له املل اجمالي متقرر في الشرع ) (٤٨).

اتفق امراء المسلمين علي ان كل امر مستحدث يضالف الكتاب والسنة في المقائد والعبادات أو المعاملات فهو بدعة أما ما يتصل بالصناعة والزراعة وغيرها من الامور المكتسبة بالخبرة والتجربة أو بمطلق العقل والتي لانتعلق بامر الشارع غانه يجوز الاختراع والبدعة فيها أما التي تعارض مقصد الشارع بوجه من الرجوه فانه لايجوز فعلها وعلي الاساس ما استحدث من المعتقدات كالاعتقاد في الحلول والاتجاد ووحدة الوجود وفناء الوجود فانها بدع باطلة لانها تعارض العقيدة وما

<sup>(£2)</sup> انظر البدعة على عبد عطية من ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٤٥) انظر المبير نفسه من ٢٠٥ ـ ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤٦) ابراهيم الجلية عبدالجبار المبارك ص ٢٥ .

<sup>(</sup>٤٧) المستر تقييه ،

<sup>(</sup>٤٨) ابراهيم الجلية عبدالجبار المبارك من ٢٧ .

استحدث في العبادات كزيادة عدد ركعات او سجود او ركوع او جعل المعلاة الجهرية سرية أو عكس ذلك أو الوضوء يون غسل وما استحدث في المعاملات كتحليل الرباء ولايكاد يختلف احد في ان هذه الامور ينبغي ان تعد بدعا فقد اجمع علماء المسلمين ان كل ما خالف نصبا فانه يعد بدعة. ولا مشكل في وصف ما خالفها نصا بانه ضلال فلا يحتاج الى وصفه بأنه بدعة ولكن ما يحتاج الى نظر والذي قد يكون حوله خلاف هو هل ما لم يعارض نصبا يمكن أن يكون بدعة؟ وقد انقسم الققهاء عموما في هذا الامر الي فريقين فريق يري ان العمل اذا لم يكن عليه الرسول ﷺ ولا مسحابته غانه يكون بدعة وقريق يري انه ليس من الضروري ان يكون هذالك علمل أو نص مساشس ولكن ينبسغي أن يوافق العلمل أصبول السنة وقواعدها أو ما قيس عليها واستنبط منها فالشافعي من اصحاب الرأي التالي : (قال الشافعي رحمه الله كل ما له مستند من الشرع فليس بيدعة ولو لم يعمل به السلف لان تركهم للعمل به قد يكون لضرر قام لهم في الوقت او لما هو افضل منه وقال البدعة الضبلالة ما يخالف الكتاب والسنة أو الأثر والاجماع وما أحدث فيه الخير فلا خلاف فيه للعلماء (وعارض هذا الرأي سالك رحمه الله وقال هو بدعة لانهم أم يتركره الا لامر عندهم فيه فانهم كانوا احرص على الخير واعلم بالسنة ، واستند اصحاب الرأي الاول على قول عمر بشأن معلاة التراويح (نعمت البدعة) واستندوا الي ما رواه مسلم بشأن صلاة الضحي جماعة في المسجد.

وقبل أن نناقش هذين الرأيين نود أن نشير آلي موقف ثالث وهذا الموقف ليس بموقف الرفض المطلق لما يسمي بالبدعة الحسنة ولكنه موقف رافض المشارك فيها ولمجاراتها وهو بذلك أقرب الرفض من القبول. أخرج أحمد بسند جيد عن غضيف أبن الحارث قال: رحت ألي عبدالملك بن مروان فقال أنا قد جمعنا الناس علي رفع الايدي في المنبر يوم الجمعة وعلي القصص بعد الصبح والعصر فقلت أما أنها أمثل بدعتكم عندي ولست بمجيبكم علي شيء منها لان النبي على قال : (ما أحدث قوم بدعة الا زفع من السنة مثلها فتحسك بسنة خير من أحداث بدعة) (١٩) - (سنضمن عناصر ما سنخلص اليه في هذه المسألة محتوى هذا الموقف).

اعتبر اصحاب الرأي الاول ان الأصل في مسالة البدعة حديث كل بدعة ضلالة وان كل امر مبتدع ليس فيه خير ولو كان فيه خير لفعله الصحابة.

<sup>(</sup>٤٩) فتح الباري ١٧٥ من ١٧ ، من ١٠ (انظر البدعة عزت عطية من ٢٠٩).

وقالوا ان قول عمر رضي الله عنه (نعمت البدعة) لا يعني انه يمكن الابتداع في الدين فان التراويح قد صلاها الرسول وقد صلاها جماعة ولكنهم لم يداوموا عليها لان الشارع لا يريد ان تكون فرضا ولو داوم الرسول عليها في جماعة لا لا الشارع لا يريد ان تكون فرضا ولو داوم الرسول صلي الله عليه وسلم قد لمهازها وقال اصحاب الفريق الثاني انها خير، له اصل واستدلوا بصلاة التراويح ويصلاة الفسحي وقالوا في تبرير العبادات التي لم يرد عن السلف انها كانت بتلك الكيفية ولم يجدوا لها سندا اصلا اعتبروها من قبيل النذر الذي يلزم ناذره ولا يلزم غيره او اعتبروها من قبيل النذر الذي يلزم ناذره ولا يلزم العمل خصوصية الا اذا كانت له في الشرع خصوصية . فاذا خصص يوما او وقتا بركمات او بمعدقة او قراءة قرآن فانه ينبغي ان يكون بقصد ان الوقت يلائمه فراغه ونشاطه واشترطوا في العبادة ايضا ان لا يكون فيها تشدد او تنطع وان يحذر صماحبها ان لا تلتبس علي الاخرين بالفرض او المستحب.

والامر عندي في التطيل النهائي يرجع الي اعتبار الاصل الذي ترجع أليه البدعة وقوة حجية هذا الاصل فمثلاً على المولد بدعة ؟ وهل التبرك بدعة ؟ .. الخ لاجِل ذلك قاد الخلاف الرافضين تحليل مفهوم مايسمي بالبدعة الحسنة الي تقسيم البدعة الى حقيقية واضافية . وقسموا الاضافية الى تلك التي تقرب من البدعة المقيقية بالتي لم يدل عليها دليل شرعي لا من كتاب ولا من سنة ولا اجماع واستدلال معتبر عند اهل العلم لا في الجملة ولا في التفصيل وقالوا وقد يتأول المبتدع صناحب البدعة الحقيقية ولكن تأويله يكون تحريفا وفيه تعسف اما البدعة الاضافية فهي التي لها من الادلة متعلق وأذلك قد تشتبه على الفرد ، والاشتباء قد يكون قربا حتّي يظّن انها ليست ببدعة وقد يكون ضعيفا فتُعتبر قريبة من البدعة الحقيقية . وهذه هي منطقة الخلاف التي قد تختلط وتلتيس هيها الامور، وينور الان نقاش حول بعض الامور المختلف فيها والتي يعتبرها البعض بدعا سيئة ويعتبرها البعض الاخر بدعا حسنة كالاحتفال بالمواد النبوي وكانواع من التبرك وغيرها وتعرض ادلة وتناقش ، والامر ينور حول وجوه الاستدلال ، والجدال الدائر قد لايخلو من تعصب وقد لايلتزم بأداب الجدل الحسن . ويبدو لي أن معالجة كثير من محاربي البدع غيير سليمة وكنذلك رد فعل معارس تلك النشاطات ، فجعش المسأرسين منقلدون والاسلوب المناسب في اعتقادي مع المقلد اذا اراد المسلح المسلاحة هل ان يجعله يثق فيه وفي نزاهته فالمقلد قلد من وثق فيه ولا يمكن ان يغير

ثقته فيه الا بثقته في غيره . وإذا لم يكن مقلدا فقد يكون لديه دليل وقد يكون هذا الدليل لايقوي عند التصحيص فينبغي أن يبين له خطأ وجه الاستدلال به برفق وسماحة وموعظة حسنة . من جهة أخري فأن بعض محاربي البدع قد يكون علمهم قامرا وقد تكون وجهة نظر المخالف له صحيحة أو أنها يحتمل أن تكون صحيحة أن مما يجعل بعض المقلدين يتمسكون بتقليدهم أنهم أخذوا معتقداتهم من علماء لهم مكانة كبيرة وإنه يفترض أن تكون أدي هؤلاء العلماء أدلة قادتهم ألي هذه الاراء فينبغي علي المصلح أن يأخذ هذه الحقيقة في الاعتبار وهذا اليعني أن هؤلاء العلماء لايفطئون (وكل يؤخذ من كلامه ويرد الا المعصوم صلي الله عليه وسلم)

نخلص من حديثنا عن البدعة بما يلي -

 التأسي بالرسول صلي الله عليه وسلم وهو اقضل شيء فاذا واظب الانسان علي عمل الرسول صلي الله عليه وسلم وعمل الصحابة من النوافل والسنن فانها أن شاء الله تكفيه .

٢/ يجب أن لانفير من كيفية العبادة ولا نخالفها.

٣/ اذا وجد الناس ابتدعوا بدعة اضافية قد يكون لها اصل واو كان فيه ضعف
 في الفهم أن يجد لهم العذر في الفهم ، ولكن لايدخل فيها.

٤/ اذا نذر الإنسان نذرا من عبادة أو الزم نفسه بشيء فجائز علي أن لايخالف فيه نصا.

ه/ قد يلزم الانسبان نفسه فيخص يوما أو وقتا بعبادة ويكون ذلك مناسبا له
 ولفراغه وسببا في نشاطه ولكن لايعطيه خاصية معينة ولايلزم به الاخرين.

 ١٦/ ان لاتكون عبادته فيها تشدد وتنظع فان الرسول صلي الله عليه وسلم نهي عن التنظع والتشدد.

٨/ ان يكون هناك اصل شرعي لعبادته .

# مصادر المعرفة ووسائلها عند المتصوفة (نظريتهم في المعرفة)

يمكن أن نستنبط جل ما سنقول عن مصادر المعرفة ووسائلها عند المتصوفة مما ذكرنا في هذه الرسالة ولكن لا بأس أن نجمع ذلك في عبارات مختصرة ثم نضيف اليها المعارف التي يقول المتصوفة أنهم تميزوا بها (وما سنقوله في هذا الخصوص مأخوذ من كتابنا قضايا التصوف الاسلامي) (.ه).

### المصادره

الكتاب :

السنة :

العالم: (الجعاد - الانهار - الاشجار - الجيال - الحيوان - الانسان).

الله سيحانه وتعالى.

الرسول صلى الله عليه وسلم (رؤيته في المنام).

الرسول صلى الله عليه وسلم (رؤيته يقظة).

### الوسائل:

- (١) الحس : بالحواس الخمس الظاهرة والمواس الباطنة ومما يتصل بذلك من وسائل الاستقراء والتجربة.
  - (٢) العقل: (البديهة والحدس والاستنباط).
    - (٢) السمع (الخبر).
    - (٤) الكشف (الالهام والرؤيا).

قلنا أن المتصوفة قللوا من شأن الوسائل العادية للمعرفة وسائل الحس والعقل والخبر ولم يستغنوا عنها بالكلية ولكنهم ركزوا علي الكشف كوسيلة للمعرفة واشرنا ألي المشكلات الخاصة بالكشف وحجيتة كمصدر، والاشكالات الناتجة عن التطبيقات المعينة في استخدام هذه المصادر.

<sup>(</sup>٥٠) عبدالله حسن زروق، قضايا التصوف الاسلامي من ١٨٢ ـ ١٩٤ .

والكشف عبارة عن خاطر والخاطر اما من الله مباشرة او بواسطة ملك ويختلف الضاطر عن الوسواس الذي هو من عند الشيطان ويختلف عن الهاجس الذي هو من النفس وعلامة كون الوارد خاطرا هو انه يأمر باتباع الشهوات (١٠)، والطاعة والخبر يعرفان مما ورد في الكتاب والسنة ، وقال بعضهم ان الرجل الصالح التقي يميز بين الخاطر والوسواس ولكن هذا المعيار غير منضبط وتكتنفه المخاطر اما المعيار الثابت الذي يمكن ان يعتمد عليه فهو عرض الخاطر على الكتاب والسنة.

يكتسب الانسان المقدرة علي الكشف بمنهج سلوكي معين منهج يعتمد علي المجاهدة والعبادة والذكر والخلوة والزهد والمسمت والسهر وترك الصفات المنمومة والتحلي بالصفات المحمودة ، بترك البنيا والاقبال علي الاخرة . يقول الغزالي: يتحصلون علي علومهم بالاعمال (بقطع علاقة القلب من الدنيا والاقبال بكنه الهمة علي الله تعالى ولايتم ذلك الا بالاعراض عن الجاه والمال والهرب من الشواغل والعلائق الدنيوية ) (٥٠).

لاشك ان العمل الصحيح النابع من نية سليمة والمجاهدة والعبادة الصادقة الضائصة لوجه الله تورث العلم يقول الله تعالي [ والنين جاهنوا فينا لنهدينهم سبانا } (العنكبوت ، ٢٩) ويقول تعالى : {واتقوا الله ويعلمكم الله} (البقرة، ٢٨٢) وهذا لايعني أن المنهج الصوفي ذا المحتوي المعين وذا الطريقة التعبدية المحدودة والمجاهدات الخاصة يهرث العلم الصحيح ، وحتي أذا أورثه منهج صوفي صحيح غابه لايعني أن المناهج التي لاتوصف عادة بأنها مناهج صوفية لاتورثه فينبغي أن يكون المنهج التعبدي والطريقة موافقين لمنهج الكتاب والسنة .. وقد يتسامل الانسان عن ما هي المعارف التي يمكن أن يتحصل عليها المتصوفه عن طريق الكشف؟ والاجابة المختصرة لهذا السؤال هي أن هذه المعارف تتمثل في معرفة صفات والاجابة المختصرة لهذا السؤال هي أن هذه المعارف ومعرفة فضائل الاخلاق النفس وطبيعتها وامراضيها وكيفية علاج هذه الامراض ومعرفة فضائل الاخلاق كالصدق والإخلاص والمبرز والتوكل والمراقبة والمحاسبة والرضي والانابة والالتجاء والدعاء ومعرفة الرذائل كالحسد والرياء والكبرياء والفضب ومعرفة دقائق الهوي وخفايا الشهوات.

<sup>(</sup>٥١) عبدالله حسن زروق ، قضايا التصوف الاسلامي ص ١٩٠ ـ ١٩١

<sup>(</sup>٥٣) المسلم المعاصد نظرية المعرفة عند الغزالي - عبدالله حسن زروق،

وكذلك يقول المتصوفة ان لهم علما بموجودات غير محسوسة قال الغزالي ومن اول الطريق تبدأ المشاهدات والمكاشفات حتى انهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة وارواح الانبياء ويسمعون لهم اصواتا ويقتبسون منهم فوائد ثم يترقي الحال من مشاهدات الصور والامثال الي درجات يضيق عنها الوصف فلا يحاول معبر ان يعبر عنها الا يشتمل لفظه علي خطأ صريح لايمكنه الاحتراز عنه وعلي الجملة تنتهي الحالة الي قرب يكاد يتخيل منه طائفة الاتحاد وطائفة الحلول وكل ذلك خطأ وقد بينا وجه الخطأ منه في كتاب المقصد الاسني بل الذي لابسته تلك المالة لاينبغي ان يزيد على ان يقول:

وكان ما كان مما لست اذكره \*\*\* فظن خيرا ولاتسال عن الخبر

يمكن أن نستنبط من هذه النصوص ونصوص اخري أن المتصوفة يقولون أنهم يعلمون : (١٥).

أر موجودات غيبية كالله والملائكة والجن وارواح الموتى والاتصال بها ورؤياها
 وسماعها والتحدث معها (١٠).

٢/ حوادث المستقبل .

٣/ حادثة في مكان أخر هو علي غير اتصال طبيعي بها .

٤/ معرفة حادثة في الماضي بغير الطريقة المعروفة.

هرفة ما يدور في ضمير شخص آخر وما يدور في عقله بالاضافة إلى هذه الغيبيات فانهم يقولون أنهم يعلمون حقيقة النفس وصفاتها وأمراضيها وطرق علاج هذه الامراض.

الامراض المعتادة والعقلية والنفسية والعصبية وخاصة الثلاثة الإخيرة
 المعرفة كيفية قضاء حوائج الناس وحل مشاكلهم وتصفيق امنياتهم ومقاصدهم.

٨/ معرفة معاني القرآن الكريم والسنة الظاهرة والباطنة ومعرفة علل الاحكام.

^/ معرفة حقائق الوجود الظاهرة والباطنة.

فهل هنالك ادلة تدل علي امكانية معرفة المتصوفة لهذه الاشياء ؟ نعم هنالك ادلة تدل علي معرفتها . ادلة شرعية وادلة تجريبية وادلة الخبارية ولكن ينبغي ان يكون اسلوب معرفتهم لها مقيدا ببعض القيود.

<sup>(</sup>٥٣) قضايا التصوف الاسلامي ١٩٧ ـ ١٩٨ الفرَّالي المُنقد من الضلال من ٥٠

<sup>(</sup>٤٤) المستدر نفسه من ١٩٨ ـ ١٩٩٠.

وأقصد بالادلة الاخبارية أن العلم بهذه الأمور وبرقوعها رواء الثقات ، وأقصد بالادلة التجريبية أن هنالك تجارب - كما أشرنا إلي ذلك سابقا - ثبتت في مجال علم البراسايكولوجي أو في مجال ما يسمي الادراكات فوق الحسية، وأقصد بالادلة الشرعية النمسوص التي وردت في الكتاب والسنة والتي تجوز حدوث هذه الامور وسيكون حديثي عن ماورد من أدلة شرعية في هذا المجال.

ان رؤية الله ممكنة عقلا وممكنة شرعا للمسلم في الاخرة فكونها ممكنة عقلا فبين وكونها ممكنة شرعا فلان الرسول صلى الله عليه وسلم قد اخبر بذلك . فقد ذكر صناحب العقيدة الطحاوية (٥٥)، وإما الاحاديث الصحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه ، الدالة على رؤيته فمتواترة، رواها الصحاح والمسائيد والسنن فمنها حديث أبي هريرة : (أن ناسا قالوا يارسول الله هل نري ربنا يوم القيامة ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : هل تضيارون في رؤية القمر ليلة البدر ؟ قالوا لا يارسول الله قال هل تضارون في الشمس لبس دونها حجاب ؟ قالوا لا قال فانكم ترونه كذلك) اما رؤية الملائكة لغير الرسول فيدل عليها ما رواه البخاري عن اسيد ابن خضر قال: بينما هو يقرأ من الليل بسورة البقرة وفرسه مربوط اذ جاأت الفرس فسكت فسكتت ثم قرآ فجالت فانصرف وكان ابنه يحيى قريبا منه فاشفق ان يصيبه امره رفع رأسه إلى السماء فاذا مثل الظلة فيها مصابيح فلما اصبيح حدث ألنبي صلى الله عليه وسلم فقال : اقرأ يا ابن خضير، قال : اشفقت يارسول الله أن تطأ يحي وكان منها قريبا فانصرفت اليه ورفعت رأسي الي السماء اذا مثل الظلة فيها المصابيح فخرجت حتي لا اراها .. قال اوتدري ما ذلك قال لا والله قال : (تلك الملائكة دنت لصوتك واو قرأت لاصبحت ينظر الناس اليها لانتواري عنهم ) (۱۰).

اما رؤية المجن فيقول بعض العلماء في شانها اننا لايمكن ان نري الجن علي حقيقته لقوله تعالى : [انه يراكم هو وقبيله من حيث لاترونه] (٥٠) ولكن يمكن ان نراه علي غير ضورته التي خلق عليها وانما بعد ان يتصوروا ويأخذوا اشكالا وقال ان كلام الشافعي «من قال انه يري الجن ابطلنا شهادته» محمول علي من ادعي رؤيتهم علي صورتهم الحقيقية قال رسول الله صلي الله عليه وسلم للضحابة «ان

<sup>(</sup>٥٥) العقيدة الصحاوية ص ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٥٦) قضايا التصوف الاسلامي من ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤٧) عقد المرجان فيما يتعلق بالجان من ٢٥ الاية ٢٧ من سورة الاعراف.

بالمدينة نفرا من الجن قد اسلموا وإذا رأيتم من هذه الهوام شيئا فانذروه ثلاثا فإن بدا لكم ـ أي ظهر لكم بذلك فاقتلوه (٨٥).

أما معرفة الموادث التي تحدث في المستقبل فان ظاهر النصوص تبدو متعارضة بشأنها كما انها تعارض بعض الاغبار الواردة بخصوصها يقول الله تعالى : { عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احد الا من ارتضى من رسول فانه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصدا) (الجن، ٢٦ -٢٧) وقال صلى الله عليه وسلم دلم يبق من النبوة الا المبشرات قبل وما المبشرات قال الرؤيا الصالحة، (رواه البخاري) وقال رسول الله صلى عليه وسلم درؤيا المؤمن جزء من سنتة وأربعين جزءا من النبوة» (رواه البخاري ومسلم) وقال صلى الله عليه وسلم دلقد كان فيما قبلكم من الامم محدثون فان يكن في امتى احد ، فعمره (رواه البخاري ومسلم) والتوفيق بين هذه النصوص قبل أن العلم بالحوادث التي في المستقبل لايكون على سبيل اليقين واكن على سببيل الظن ، ومما يدل على ذلك الاحساديث التي تدل أن الرؤبا في صدقها درجات وان الرؤيا تكاد لاتكذب قال رسول الله صلى الله عليه وسلم داذا اقترب الزمان اى اذا قاربت القيامة لم تكد رؤيا المسلم تكذب واصدقكم رؤيا اصدقكم حديثًا ۽ (رواه مسلم) وكذلك الاخبار التي توحي بها الجن والشياطين للانستان فانها لاتكون دائما صنادقة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «تلك الكلمة من الحق يخطفها الجن فيقرها ـ اي يرددها ـ في اذن وليه قر الدجاجة فيخلطون ، معها مائة كذبة » (رواء مسلم).

وقيال رسيول الله صلي الله عليه وسلم : «أن الملائكة تنزل من العنان وهو السحاب ـ فتذكر الامر قضي في السماء فتسترق الشياطين السمع فتوحيه الي الكهان فيكذبون مائة كذبة من عند انفسهم » (رواه البخاري).

اما معرفة الحادثة في مكان آخر او في الماضي بغير طرق الحواس المعلومة فجائز لانه من جنس الامر الخارق للعادة والذي يسمي كرامة (أذا استوفي شروط الكرامة ـ انظر شروط الكرامة) ويدل عليه حديث الرسول صلي الله عليه وسلم «لقد كان فيما قبلكم من الامم محدثون فان يك في امتى احد ، فعمر» (متفق عليه)،

<sup>(</sup>٨٨) رواء مسلم انظر عقد المرجان فيما يتعلق بالجان مس ٤٠.

اما معرفة ما يدور في ذهن شخص آخر قانه قد يحدث علي سبيل الغراسة قال رسول الله عليه وسلم : « اتقارا فراسة المؤمن قائه ينظر بنور الله» (الترمذي ، باب التفسير ) ويمكن أن تعد المعرفة هذه من سبيل الكرامة والامر الخارق العادة .

ان المعارف الاخري التي يدعون معرفتها جائزة وممكنة ولقد حدث وقوعها وانها ممكنة ما دامت في حدود الممكن شرعا فيعلاج النفس والابدان ممكن بالتدبير والسبعي العادي وبالدعاء والرقيا وبارادة الله وعونه ومعرفة معاني القرآن الكريم والسنة جائزة ما دامت هذه المعارف لاتعارض بعضمها بعضما وما دام لا يعارض الباطن منها الظاهر .

# نظرية التصوف فى تفسير النصوص

لقد ذكرنا في حديثنا عن اصبول التصبوف ونظرية المعرفة الصوفية ان من وسائل المعرفة عند المتصبوفة الكشف والالهام وقلنا ان الكشف والالهام قد يكونا مياشرين او قد يكون الكشف بانكشاف معان خاصة من القرآن والسنة للمتصبوف وقلنا ان المتصبوف قد يشارك غيره في فهم النصوص بالطرق العادية وهي فهم النصوص وتفسيرها عن طريق فهم فقه اللغة واساليبها ومعرفة الناسخ والمنسوخ واسباب النزول وتفسير القرآن بالقرآن وتفسير القرآن بالسنة.

ومن ناحية اخرى فان بعض المتصوفة يعتقنون ان تفسيرهم الناتج عن الالهام يمثل العلم الحقيقي او ما اسموه علم الحقيقة والتفسير بالطرق العادية ، يمثل علم الشريعة ونجدهم يشيرون الي علم الحقيقة تارة بالعلم الباطن وتارة بالعلم اللدني ولعلم الشريعة بعلم الظاهر ويقواون اذا تعارض علم الحقيقة مع علم الشريعة ينبغى ان نقدم علم الحقيقة واستداوا على وجود علم الحقيقة وامكانية تعارضه مع علم الشريعة بقصة الخضر التي وردت في سورة الكهف وبحديث لابي هريرة . فمن استدل بهذين الدليلين اعتقد انهما يدلان على امكانية تعارض ما اسموه بعلم الحقيقة مع علم الشريعة واعتبروا أن علم موسى ومباديء موسى عليه السلام هي مباديء علم الشريعة ومبادي، وعلم واحكام الخضر هي مباديء علم المقبقة واكتهم اذا اسعنوا النظر لعلموا انه لاتعارض في الحقيقة بين مباديء موسى ومباديء الخضر لان موسى غلن أن افعال الغضر تعارض مبدأ عدم الحاق الضرر بالاخرين ومبدأ المعاملة بالمثل ومبدأ حرمة قتل النفس البريئة ولكن عندما بين الضضر لموسى الاسباب التي جعلته يغرق السفينة ويقتل الطفل ويأخذ الاجر بطريقة لايشوبها غموض اقتتم موسى عليه السلام ولم يعترض وعلم عكس ما اعتقد أن خرق السفينة ليس فيه اضرار باصحابها واخذ الاجر شريعة عدل سكن ان تتجاوزها شريعة الفضل وإن قتل الطفل فيه مصلحة ، عندما علم مرسى الاسباب التي كانت خافية عليه قبل هذه الافعال ولم يستنكرها لان استنكاره لها كان بسبب جهله بهذه الاسباب . معنى هذا أنه في التحليل النهائي هنالك أتفاق بين موسى والمُضر حول المباديء الاساسية ولكن هنالك اختلاف في معرفة الحقائق التي تؤثر في تطبيق هذه المبادىء. من ناهية اخري فان حديث ابي هريرة الذي روي عنه انه قال فيه اخذت عن رسول الله صلي الله عليه وسلم جرابين جرابا بثثته بينكم وجرابا لو ذكرته لقطع مني هذا البلعوم ليس بالضرورة يدل على ان هنالك حقائق باطنية تناقض حقائق الشرع وكل ما هنالك ان ابا هريرة يقصد انه لو اباح بما سبكون من احداث سياسية فانه سيقطع منه البلعوم لان تلك الاحداث قد تنبيء بزوال حكم بعض الولاة وإلملوك ومما يؤيد ذلك ما قاله عبدالله بن عمر فقد قال لو اخبركم ابوهريرة انكم تقتلون خليفتكم وتفعلون كذا وكذا قلتم كذب ابوهريرة . واظهار هذا تكرهه الملوك نا فيه من الاخبار بتغيير دولتهم وذكر سعيد حوي في تعليقه عن هذا الحديث أن الجراب الثاني لمع عنه ابوهريرة عندما كان يقول اعوذ بالله ان تدركني سنة إمرة الصبيان وقد تبين بعد ذلك انه يعني إمرة يزيد بن معارية . فإذن الامر مرتبط ببعض احداث سياسية معينة ستجري علي الامة لو تكلم بها لقتل بسبب ما ستتركه من آثار علي الامة . فقد ثبت عن علي كرم الله وجهه من الاحاديث الصحيحة انه لما قبل له هل عندكم من رسول الله صلي عليه وسلم كتاب فقال : لا والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ما اسر الينا رسول الله صلي الله عليه وسلم شيئا كتمه علي غيرنا الا فهما يؤتيه الله لعبد في كتابه.

وسيدنا عمر الذي قال بشائه الرسول صلي الله عليه وسلم «قد كان في الامم قبلكم محدثون فان يكن في امتي احد فعمر» كان يعرض ما يقع عليه علي ما جاء به رسول الله صلي الله عليه وسلم فتارة يوافقه فيكون ذلك من فضائل عمر وتارة يخالفه فيرجع كما رجع في صلح الحديبية وفي حروب الردة وفي وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم .

# الشطح:

ان المكم علي اقوال المتصنوفة العادية لا مشكلة فيه انما المشكل في الحكم علي اقوالهم الشاطحة . كقول الحلاج أنا الحق وكقول ابن عربي :

عقد الخلائق في الاله عقائدا وإنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه.

وقوله:

فيحمدني واحمده ويعبدني واعبده

ولقد عربَّ الطوسي الشطِّع فقال :الشطح معناه عبارة مستغربة في وصنف وجد

فاض بقوته وهاج بشدة غليانه وغليته الا تري ان الماء الكثير اذا جري في نهر ضيق فيفيض من حافتيه يقال شطح الماء في النهر فكذلك المريد الواجد اذا قوي وجده وأم يطق حمل ما يرد عليه قلبه من سطوة انوار حقائقه سطع ذلك علي لسانه فيترجم عنها بعبارة مستغربة مشكلة علي فهوم سامعيها الا من كان من اهلها ويكون متبحرا في علمها فسمي ذلك علي نسان اهل الاصلاح شطحا . (١٥٠).

ان هذا التعريف متعاطف مع ظاهرة الشطح ، والامر في تقديري يحتاج الي معايير ادق للحكم علي ظاهرة الشطح وهو ما سنحاول ان نعطيه فيما يلي من حديث .

# معايير الحكم علي النص الصوفي

كنت قد أوردت هذه المعايير في البحث الذي نشرته بعنوان قضايا التصوف الاسلامي وفي كتابي (١٠) بنفس العنوان ولاهمية هذه المعايير أود أن أضمنها هذه الرسالة مع بعض الاضافات : وهي :

أ/ هل ما نسب الي احد المتصوفه كالبسطامي أو الشبلي أو أبن عربي مثلاً
 من أقوال هي له حقا أو لا ؟

Y هل ما نسب اليه له معني مفهوم ام لا ؟ فمن لم يفهم معنى اي قول ينبغي الا يحكم عليه بالصحة او بالبطلان ولانثريب عليه ولا مسؤولية في ذلك من ناحية اخري فان بعض الاقوال المتصوفة يعبر عنها بطريقة رمزية والذي دفعهم للتعبير بهذه الطريقة هي انهم قد يخافون من ان يبوحوا ببعض المعاني حتي لاتجر عليهم عقوبة او عداوة او مقاطعة او انهم لايريدون ان يكتسب هذه المعاني من هم ليسوا اهلها او من قد تؤثر عليهم تأثيرا سلبيا وقد يكون الدافع من وراء عدم الاقصاح عنها صراحة هو الضن بها (۱۱).

<sup>(</sup>٩٩) الطوسي ، الليم من ١٧٥ ـ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٦٠) عبدالله حسن زروق ، قضايا التصوف الاسلامي ، ص ٢٩١ ـ ٢٩٥ .

<sup>(</sup>١١) ومن امثلة العبارات التي يستعملونها:

حمام : الواردات الالهية .

بان : شجر البان يرمز به للعبد والنور والتنزيه والشوق والتوقان .

برق : مشهد الذات الالهية يذهب الابصار ولا يكاد يتحقق فالبرق لايريك الا لمعانه فيكون اللمعان حجايا عليه .

أجمر: رمز للشهوة والجمال.

٣/ اذا قاله وصبح عنه وكان له معني مفهوم هل له قول آخر يعارضه قاذا كان له قول آخر يعارضه فإذا كان له قول آخر يعارضه فينظر في الجمع بين القواين أن أمكن أو ترجيح وأحد منهما أذا لزم القول الراجح فذلك من العدل والانصباف وأذا تعذر الترجيح فيمكن أن يحكم علي القائل بالتناقض وهو من الامور غير المحمودة بشرط أن لايكون قد عدل عن أحد الرأيين .

٤/ اذا صبح عنه وكان له معني مفهوم وليس له قول آخر يعارضه هل يغكن ان يؤل تأويلا مقبولا تبيحه قوانين اللغة والفهم السليم والمنطق الصحيح ويتفق مع بقية المكام الشريعة وغيرها من ضوابط التؤيل ، والامر يحتاج الي تحديد معايير صحيحة وموضوعية لفهم النص الشرعي وتحديد معايير صحيحة وموضوعية لفهم النص المسوفي مرتكزا علي التوافق بين دلالة النص الصوفي ودلالة النصوص الشرعية ذات الصلة وتحديد دلالة النص الشرعي والصوفي ينبغي ان يرتكز بدوره علي معايير موضوعية والمعايير التالية معايير والتحديد دلالة النص الشرعي .

- (١) أ، تفسير القرآن بالقرآن .
  - ب ـ تفسير القرآن بالسنة .
- ج ـ تفسير القرآن باقوال الصحابة .
- د يجب أن يكون المفسر عالمًا بالناسخ والمنسوخ.
  - هـ يجب ان يكون المفسر عالما بأسباب النزول ،
- و\_ يجب أن يكون المفسر عالما بعادات العرب وأهرافهم في الاقوال والافعال .
  - ى يجب أن يكون عالما باللغة العربية .

يجب أن يعطي المفسر اعتبارا لنصعوص الدين الأخري من الآيات والأحاديث التي لها صلة بالنص المراد تفسيره .

يجب علي المفسر ان يوفق في تفسيره بين العقل والنقل وهذا وفق معايير معينة ، ينبغي المفسر العلم باحوال مجتمعه وعصره واعراف الناس وهذا يقتضي ان يلم بجانب من علوم العصر .

ان يتسم بالثقوي والور ع والعدل .

ومعايير تفسير النمن الصوفي يمكن تلخيصها كالاتي :

ان يكون التفسير متسقا مع قواعد اللغة .

اذا كان الحديث معبرا عنه برموز أن يعلم معانى هذه الرموز.

التوفيق بينه وبين اقواله الاخرى. تفسير قوله بأقواله الاخرى.

أن يعطي اعتبارا لتفسير أقطاب الصوفية له فالقوم يعلم بعضهم مقاميد البعض الأغر.

ه/ حتى لو أنه أمكن أن تثول العبارة الشاطحة تأويلا لايتعارض مع الشرع مثل قول أحدهم «معبودكم تحت قدمي» وهذا مقال سهل تأويله ليتفق مع الشرع لكن بعض الامثلة يستميل تأويلها – بحيث يقال المقصود من المعبود المال حتى تعتبر العبارة بعد أجراء عملية التبديل للالفاظ «والمال تحت قدمي» نقول لايجوز القاء مثل هذه العبارات الذكية التي قد تلتبس معانيها على عامة الناس بل حتى على خاصتهم فيعتقبون اعتقادات فاسدة أو يرددونها من غير فهم أو تدخلهم في حرج لانها صدرت ممن يعتقبون صلاحة وولايته والامر متصل بالتعبير عن النفس بعبارات رمزية ، قد ذكرنا الاسباب التي تجعل الصوفي يستخدم الرمز، ولكن عندما تكن العبارة الرمزية لها تفسيرات مختلفة ينبغي أن يحذر صاحبها من التباس معناها بمعني فاسد وغير مقبول.

آ/ اذا تعدر تأويله هل يمكن أن بعدر صاحبه لانه قد يقال أن القوم – وصاحبنا ينتمي اليهم – أهل غيبة عن الحس والواردات تملكهم حتى ينطقوا بما لايقصدونه وصاحب الغيبة غير مخاطب والمجنون معذور وكذلك منه في حالة سكره أنه من المقبول أن يعذر الشخص الذي لايعي مايقول ولكن الغريب أن حالة عدم المسؤولية هذه تعد محمودة عند بعضهم، وأن بعضهم عندما يفيق من سكرته هذه لاينكر ما قاله وهو في تلك الحال، بل علي العكس من ذلك يحاول أن يأتي بحجج منطقية لبرهان ثلك الاقوال التي صدرت عنه في حالة الغيبة ، والحلاج عندما ذكرت له أقواله الشاطمة لم ينكرها. وعموما يجب أن يحترز الشخص من أن تحدث له حالة غيبة أو سكر أو ماشابهها ألا أن تكون بغير أختياره وأرادته ولايمكنه التحرز منها لكننا كما ذكرنا في حديثنا عن أصناف المتصوفة نري أن هذه الحالة قد تعد معدوحة بالمقارنة إلى حالة أسوأ منها وهي حالة ضعف الإيمان وقسوة القلب والغفلة.

٧/ بعضهم يقول إذا علم الشخص شيئا يعارض الشرع يجب أن لايبوح به
 ويكتمه وكأن الجريرة في الافصياح وحده ، ونسي أن الامر في ذاته منكر ولقد
 استداوا على رأيهم هذا بحديث أبي هريرة ويقصة الخضير وهما لايدلان عن شئ

الثقافية ومقدراتهم العلمية والامر متصل بما يسمي علم الخاصة وعلم العامة او علم الصقيقة «العلم اللدني» وعلم الشريعة او علم الظاهر، ولمزيد من التقصيل يمكن الرجوع لكتاب قضايا «التصوف الاسلامي».

مما ارادوا. وهذا لايتمارض مع مخاطبة الناس قدر عقولهم وحسب خلفياتهم

٨/ وقد يقال أن الحكم علي الاقوال المتصوفة لايمكن أن يكون الا أذا كان الذي أصدر الحكم مر بتجارب صوفية واكتسب ذوقا معينا فيما يفصح عنه المتصوفة من حقائق – أذا أمكن ذلك – لايمكن أن يدرك إلا بالنوق والتجربة.

الحجة تقول ان الانسان لايمكن ان يدرك مزايا التصوف ومحاسنه ومعارفه الا بأن يجرب ويتنوق بنفسه ومن ذاق عرف ومقدرة التنوق هذه عبارة عن حاسة معينة تجعله يدرك أمورا لايدركها غيره، فالاعمي الذي لايدرك الالوان لايحق له أن ينكر وجود الالوان، لانه لايملك الصاسعة التي تمكنه من أدراك الالوان، أذا أردت أن تعرف فجرب وأذا أردت أن تنوق فأسلك الطريق التي توصلك الي مرحلة التنوق واكتساب الحاسة، وهذا الطريق يتمثل في مجاهدة النفس وشهواتها وحرمانها من الاكل بالجوع ومن النوم بالسهر ومن الاجتماع بالعزلة ومن الكلام بالصمت وبالزهد

وبالعبادة أو الذكر والتأمل وبالاتصاف بالاخلاق وبترك البنيا والتعلق بالآخرة. ينبغي لمن يدعو الآخرين لسلوك هذا الطريق أن يعطي المدعو اسبابا ومبررات تقنعه بجدوي سلوك هذا الطريق فالطريق عادة يوصل الي غاية فأذا كانت الغاية حميدة وجميلة وحسنة وذات قيمة فأنها بذلك تستحق أن يقطم لها الطريق ويتحمل

في سبيلها المشاق والتضحيات، والغايات المقصودة اما ان تتحقق في الدنيا، او في الأخرة. ان من مبررات الاخذ بهذا الطريق نجدها مكتوية في كتب التصوف . ان الصحاب هذا الطريق سيحصلون علي السخادة في الدنيا وعلي المعارف الكشفية وستحدث علي أيديهم الكرامات وسيفنون في الذات الالهية. وستحدث لهم لذات الاستغراق والانس بالله في مشهد من الجمال والجلال والعظمة، انها لذة نعيم الجنة ولذة النظر الى وجه الكريم ولذة رضوانه وعفوه، من ناحية اخرى فان الغاية

الغايات التي ذكرها المتصوفة تمثل افضل الغايات التي ذكرها المتصوفة «مثلا حدوث الكرامات علي ايديهم. بعض المتصوفة لايعدون هذا هدفا امثل». - مناطقة المرامات على الديهم المتصوفة الإعدون هذا هدفا امثل».

لاتبرر كل وسيلة «طريقة» للحصول عليها، كما وانه من غير المسلم به أن كل

ومن غير السلم به ان الطريقة الصوفية هي الطريقة الوحيدة التي تقود لسعادة الدنيا والآخرة.

ان التبرير الحقيقي للطريقة الصوفية هو اقتفاؤها طريقة الرسول ﷺ التي تتمثل في عبادة الله والتقرب اليه بما شرع واخلاص الذية في ذلك.

كانت حياة الرسول في وحياة الصحابة جهادا القامة الحق والعدل والخير وازالة الباطل بالنفس والمال والوقت، وكانت حياة الصحابة جهدا وصبرا ومصابرة فقد كانوا يقضون بين الناس في منازعاتهم ويصلون المصالح والخيرات اليهم ولانفسهم، وكانت حياتهم فيها مكابدة للحصول على الرزق والقيام بشؤون الزوجات والاولاد، كانت حياة حركة يتقي المؤمن منهم فيها الله ويخشاه. وكانت مع ذلك حافلة بالذكر والعبادة وتتسم بالزهد، هذه الحياة يسميها بعضهم بحياة الصحبة مقارنة بحياة العزلة والفلوة ولكل حياة ابتلاءاتها الفاصة بها ولايمكن ان يأمن احد مكر الله الا الخاسرون.

واكن افتضل طريقة للحياة هي التي كان عليها رسول الله رسطية وصحابته الميامين والتي توصل الى السعادة المقيقية سعادة الآخرة التي لاتشوبها شائبة.

بقي أن نقول أن من ليست أديه الحاسة التي تمكنه من الحكم على التجارب الصوفية لايحق له أن يكنبها ولكن في نفس الوقت لايلزمه أن يصدق بها أذا جربها ولايجربها ألا من يحياها ولايجربها ألا من يحد جدوي في أن يحيا وفقها. ولكن قد يتصور الانسان هذه التجارب ويصدقها بدليل مستقل غير دليل التجربة المباشرة. فتصديقه لها يشبه تصديق من لم يجرب ظواهر الادراك فوق الحسي «ES.P» فهو قد يصدق بها لثقته في قائلها أو لانها لايمكن أن تحدث بالممدفة أو بتجربة تعتمد على ماعنده من حواس وليس على العاسة المزعومة.

## التصوف والاخلاق:

اهتم المتصوفة عموما بمسألة الاخلاق وكثيرا ماقالوا ان غرض علم التمموف امسلاح النفس والخلق ولقد حثوا الناس على التحلي بالفضائل كالصدق والهياء والتواضع وتجنب الرذائل كالرياء والمسد، ومنهجهم في تربية الناس ليتحلوا بهذه الفضائل ويتجنبوا هذه الرذائل ببيان اوجه حسن الفضائل وقيم الرذائل وحث الناس على مجاهدة نفوسهم وتكلف السلوك الحسن حتى يصير صفة للانسان ثابتة وخلقا راسخا، ومن أهم الأسباب التي تعينه على اكتساب الخلق الحسن اتخاذه مرشدا او شيخا او مربيا له علم ودراية بطبائع النقوس وامراضها فيتدرج به حتى يوصله الى مقام رفيع من مقامات السلوك الحسن، يعلم الشيخ تلميذه مراقبة النفس ومحاسبتها والنظر في عيوبها اكثر من النظر في عيوب الاخرين، ولعل منهج بعض المتصوفة يركز على اصبلاح الفرد وليس على امبلاح البيئة والجماعة او المسلاح مؤسساتهم ويهتم بالاخلاق الفردية كالمبير والمجاهدة، وليس بالاخلاق الجماعية كأخلاق القوة، البذل والعطاء، والإخلاق الناتجة من مجاهدات المياة العامة وينادي بالعزلة والفقر والتوكل السلبي «التواكل». وإذا اعتبرت الاخلاق نهجا وطريقة للحياة المثلى فان التصوف عادة يفضل ويدعو اليحياة الزهد والعبادة والذكر والعزلة والى الحياة ذات الطابع الروحي التي تتسم بترك وعدم تناول ملذات الحياة الدنيا، أي التي تتسم بمجاهدة النفس ومقارمة شهواتها ورغباتها. ان المجاهدة والرياضة تعثل الجانب الاساسي في منهج التربية الفلقية عند المتصوفة امثال الغزالي. والغزالي يرى أن الغرائز طبيعية في الانسان لو أراد قمعها بالكلية حتى لايبقى لها اثر لم يقدر على ذلك، اذن يجب أن يقودها ويسوسها بالرياضة والمجاهدة حتى يقدر عليها ويتدرج معها حتى يقمعها كلية او يجعل لها نصيبا يسيرا، من نامية اخرى فان بعض المتصوفة يدعو الانسان ان يصير انسانا كاملا والانسان الكامل عند بعضهم هو الانسان الشبيه بالاله أو الله.

والحديث عن الاخلاق متصل بالحديث عن كيف يتم الفعل الخلقي، والغزالي نظرية في كيف يتم الفعل عامة وكيف يتم الفعل الخلقي خاصة فعنده يتم الفعل عن طريق جهاز نفسي مكون من الغرائز او الشهوة والعقل، والغرائز عنده اربعة: غريزة الشهوة «شهوتي البطن والفرج» وغريزة الفضب «غريزة الدفاع والاعتداء» وغريزة العلو وغريزة الحداع والحيلة، ويرى الغزالي أن هنالك ثلاثة احتمالات

لكيفية حدوث الفعل: الاول ان يكون هنالك انسجام بين النوافع والرغبات والنزعات. والثاني ان يضعف العقل وتنتصر الرغبات والشهوات وفي حالة قرة الرغبات والشهوات وضعف العقل تحدث الحيل العقلية ويكون العقل نيلا وتابعا الشهوات ولكن العقل قد يقوى ويكون زاجرا الشهوات كما هو الحال عندما يرغب الانسان المريض في بعض الاطعمة التي قد تضره ويقول ان انتصار العقل علي الشهوة ليس دائما بقوة عقلية مجردة بان يأمره العقل فتطيع الجوارح ولكنه يكون في كثير من الاحيان بالمجاهدة والتقوى ويمعونة من الله سبحانه وتعالي فالغزالي هنا يعطي بوراً اللعقل في السلوك خلاف بعض المتصوفة الذين يهملون بوره بالكلية.

### التصوف والسعادة

يري معظم المتصوفة ان السعادة في ترك الدنيا وملذاتها وفي مقاومة شهوات النفس ورغباتها ويعتقدون ان السعادة الحقيقية في الحياة الروحية التي تتمثل في حياة العبادة والذكر ومناجاة الخالق والانس به والاستغراق في هذا المشهد بجلاله وجماله وعظمته وبهائه حتى لايلتفت المريد الي ماسواه، انها تجربة المحبة الالهية. وقمة هذه التجربة عند بعضهم ان يفني المريد في الذات الالهية او يتحد بها.

ان الانسان كائن له جسد وروح تكون سعادته في توازن اشباع الطبيعتين وانه من المشاهد إن عائد اللذة من النشاط الروحي بمغرده قد يكون متناقصا اذا تجاوز حدا معينا، لذلك نهي الدين عن قمع شهوات النفس بالكلية. ولايمنع ذلك من القول بان طبائع الناس واستعداداتهم مختلفة غان بعض الناس قد يكون اكتفاؤه من متطلبات الجسد بقدر يسير واشواق روحه عظيمة واكتفاؤه من لذات الروح لاتنتهي بالقدر اليسير علزيد من التقصيل في هذا الموضوع انظر الفصل الخاص بمفهوم السعادة في الاسلام في كتاب سيتم نشره ان شاء الله بعنوان الاخلاق من منظور اسلامي».

### الفلسفة والتصوف

تعرف القلسفة عادة بأنها نشاط ذهني وعقالاني يصبل الي تصديد مفاهيمه واحكامه عن طريق البرهان والنظر العقلي وعن طريق القامل والتدبر، اما التصوف فهو يعتبر عادة شيئا مغايرا ومخالفا الفاسفة فهو يترصل الى مفاهيمه واحكامه عن طريق الكشف وليس عن طريق الدراسة والفكر والنظر العقلي المجرد ولكن يكتسبها عن طريق المجاهدة والرياضية والسلوك والعمل وباتضاذ اسلوب ونهج معين في الحياة. إذا كان الامر كذلك فهل يحق للفلسفة أن تتحدث عن التصوف؟ وهل يجوز القول بأن هناك فلسفة التصوف؟ كثير من الباحثين يعتبر أن هنالك فلسفة للتصوف. وهذه الفلسفة في نظرهم تتمثل في نظرية للتصوف في المعرفة وتتمثل فيما يعتبره المتصوفة طريق الحياة الامثل وطريق الحياة الامثل يتحقق عندهم باتضاد طريق الزهد والعبادة والذكر والعزلة والمحبة.. «وهذا المبحث - في طريق الحياة الامثل يقع في نطاق فلسفة الاخلاق، وهنالك لفيف من الباحثين يعتبر فلسفة التصوف تتمثل في النظريات التي تتحدث عن طبيعة الموجودات كنظرية وحدة الوجود والحلول والاتحاد والتي تتناول صفة وجود الله ومنفة وجود العالم ووجود الإنسيان.. في عض المتصبوفة يري أن الوجود شئ وأحد رغم الكثيرة الظاهرة للموجودات وهؤلاء هم اصبحاب نظرية وحدة الوجود وما الاشبياء «الانسيان والحيوان» في نظر هؤلاء إلا تجليات لله في مخلوقاته ويري أخرون أن طبيعة الهجود ذات صفة ثنائية فالانسان كموجود عندما تسمو روحه تحل فيه الذات الالهية غيصبير بطبيعتين طبيعة انسانية «ناسوت» وطبيعة الهية «لاهوت» «وسوف نعرض لهذه النظريات بالتحليل والنقده.

بالاضافة الي ذلك فان هنائك صلة بين الفلسفة والتصوف تتمثل في ان المتصوفة نظرية خاصة في تحديد معاني الانفاظ ودلالاتها يمكن النظر فيها ومقارنتها مع الآراء الفلسفية المختلفة في هذا المجال ولايعني هذا ان ماذكرنا من صلات بين الفلسفة والتصوف يمثل كل المعلات المختلفة بين التصوف والفلسفة ولكن يمثل في اعتقادنا اهم هذه الصلات،

## التجسربة الصوفية بين الوهسم والحقيقية :

يري بعض المتصوفة ان طمهم هو علم الحقيقة وعلم غيرهم هو علم الظاهر ويرون ان هذا العالم الظاهر هو عالم الظلال والفيال والوهم، ويري معارضوهم ان تصورات المتصوفة الناتجة عن أنواع معينة من التأمل والعزلة والتي قد نتعطل فيها افكارهم واحساساتهم العادية تدخلهم في عالم الوهم والخيال لا عالم الحقيقة العميقة كما يزعمون، والحقيقة ان عالم الحقيقة بالنسبة للانسان هو العالم الذي يراه وهو في حال معينة فالذي يكون تحت تأثير المخدرات مثلا يري العالم بطريقة مخالفة لرؤيته له وهو ليس تحت تأثيرها، فالمتصوفة يعلمون عالمنا العادي ولكنهم يدعون انهم يعلمون عالما أخر لايعلمه الا من هو في حالهم ومن جربه وذاقه واحس بدعون انهم يعلمون عالما أخر لايعلمه الا من هو في حالهم ومن جربه وذاقه واحس بد

السؤال كيف يعلم غيرهم هذا العالم ويكون له مدخل فيه؟ وهل من حق من هو خارج عن عالم معين ان يتحدث عن هذا العالم ويحكم علي احكام الذي يعيش فيه؟ وهل يصح الذي يعيش في العالم غير العادي ان لايصدق او يشك في احكامه عن عالمه لان تصديقه في احكام عن عالمه قد ينفي او يعارض تصديقه في احكامه او سلوكه او احكام غيره او سلوكه عن العالم الآخر فالذي هو منغمس في العالم غير العادي يكون شعوره بالعالم العادي معطلا وقد يظن ان مايحس به بالنسبة العالم غير العادي ينطبق علي العالم العادي «والعكس قد يكون صحيحا» وهنا تكمن الخطورة. اي العالمين ينبغي ان يضبط احكامنا عن العالم الآخر؟ او هل كل عالم ينبغي ان يضبط احكامنا عن العالم الآخر؟

ان الذين يعيشون في العالم غير العادي ويمرون بتجاربه في العادة اكثر تصديقا لما يقال عنه من الذين لايمرون بتلك التجارب والذين لايمرون بها بعضهم سبهل اقتاعه بطبعه وبعضهم صبعب اقتاعه بطبعه ايضا. ومن ناحية الحري فان الذين يحسون بالعالم غير العادي يقولون انهم لايستطيعون ان ينقلوا تجاربهم عن عالمهم لفيرهم، فيهل السبب في ذلك ان الذي يشعرون به ويريدون ان ينقلوه غير متسق في ذاته وغير مقهوم لديهم انفسهم وانه لايمثل حقيقة يمكن ان تنقل او لأن لغة العالم الآخر لاتسم التعبير عنه.

وكما أشرت سابقا فهنالك طريقان لايجاد مدخل ثلاي لم يمر بالتجارب

المعرفة أو أقناعه بأن يكتسب الوسائل التي تقود اليها والتي لايملكها، وأقناعه بالكتسابها وذلك يذكر النتائج المترتبة علي الكتسابها وذلك يذكر النتائج المترتبة علي الكتسابها. بالاضافة الي هذا يمكن جعل من ليس له علم بهذا العالم أن يصدق بوجوده بأثبات أن رواة حقائقه ثقات يعتمد ويعتد بكلامهم.

الصوفية ولم يعشها احداهما أن يتم اقناعه بدليل مستقل حسب مالديه من وسائل

# قضايا التصوف وموضوعاته :

لقد تناولت مجموعة كبيرة من قضايا التصوف وموضوعاته في كتابي: «قضايا التصوف الاسلامي» بالدراسة وحاولت ان اعطي الاحكام الشرعية الخاصة بها والان أريد ان اعطي قائمة بهذه القضايا مع بعض الاضافات لقضايا لم اذكرها هناك ثم بعد ذلك احاول ان اعطي نبذة مختصرة عن بعض القضايا والمقاهيم كقضية الزهد والعزلة والعبادة والذكر وهذه النبذة عبارة عن ملخص النتائج التي توصلت البها في الكتاب مع شئ من التنقيح وبعض الاضافات، وهذه بعض القضايا:

العزلة «شرط انفزلة، انواعها، محاسن ومنافع العزلة، مضار العزلة» الحال والمقام، التوبة، الصبر، التوكل، المحبة، الرضا مفارقة الرضاء الخوف والرحاء «ايهما افضل الخوف ام الرجاء» القرق بين الاتحاد والحلول ووحدة الوجود الفناء، الاتحاد، الحلول وحدة الوجود، وحدة الاديان، الولاية، الشبيخ والسبالك والمريد، الكرامة، المجاهدة، مراتب السالكين، الشكر، الفقر، الفني، المراقبة والمحاسبة، الشوق، الوجد السماع، البقاء القبض والبسط، الجمع والفرق، السكر والصحو، المحو والاثبات الكشف والالهام، اللوائح والطوالع، اللوامع، الصحية، المرقعة والخرقة، الرمز، الاشارة التأويل، الانس، الغيبة والحضور، الرؤيا الظاهر والباطن، الحقيقة والشِريعة، الخواطر، الوساوس، الهواجس الواردات، الميرة، الستر والتجلي، الدعاء، الاخلاص، الورع، التقوي، الاخلاق الحميدة، الصدق السخاء، الرذائل، المسد، الكبرياء، العجب، الرياء، امراض النفوس وعلاجها، السعادة، الولى، ختم الولاية، الابدال، النجباء النقباء، الافراد، الامراف، الفوث، الاقطاب، الاوتاد، الديوان، الشطح، الانسان الكامل، رفع التكاليف، الفتوى ، المقيقة المحمدية، النور المحمدي، الاعيان الثابئة، الجبر، التشبيه والتنزيه، الاستغاثة، القباب والاضرحة، الشفاعة، التوسل، البيعة، الخوانك والتكايا الوظيفية والهيللة، العلاج والرقياء السحر، الجن، المولد النبوي.،، الخ ويمكن كتابة قاموس كامل لهذه الالفاظ والمفاهيم.

#### الزهدء

عرف الفزائي (<sup>٦٢)</sup> الزهد بأنه عزوف النفس عن الدنيا وانزوائها عنها طوعا مع القدرة عليها والرغبة في الأخرة، والزهد درجات:

١/ زهد في الحرام والاخذ بكل مباح - وهو زهد العوام.

٢/ زهد بمعني ترك الحرام والاخذ بالضروري من المباح اخذا قد لاتصناحيه النية وقيل هو زهد الخواص.

"/ وزهد بمعني أن لا يعمل عملا ألا بنية التقرب إلى الله سبحانه وتعالى فهو يأخذ الضروري أخذا تصاحبه النية. وأختلف الفقهاء في هل الزهد يعني ترك المباح وهل أفضل الزهد في المباحات أم الأخذ بها، أورد الشاطبي حججا للأخذ بالمباح وحججا لتركه، والحجج التي أوردها لترك المباح والزهد فيه منها قوله تعالى: (وأضرب لهم مثل الحياة الدنيا كماء انزلناه من السماء فأختلط به نبات الارض فأصبح هشيما تذروه الرياح وكان الله على كل شئ مقتدراً) «الكهف، ٥٥» وقوله تعالى: (أعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهووزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الاموال والاولاد كمثل غيث أعجب الكفار نبأته ثم يهيج فتراه مصغرا ثم يكون حطاما وفي الأخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا ألا متاع الغرور) «الحديد، ٢٠» ومنها قوله على «اللهم لاعيش الا عيش الآخرة» «رواه البخاري».

وعن عائشة رضي الله عنها انها كانت تقول والله يا ابن اختي كنا ننظر الي الهلال ثلاثة اهلة في شهرين وما اوقد في بيت رسول الله على نار فقلت يا خالة فما كان عيشكم قالت: الاسودان التمر والماء الا انه كان لرسول الله جيران من الانصار - وكانت لهم منايح وكانوا يرسلون الي رسول الله عن البانها» «متفق طيه» وقد نقل عن الصحابة انهم تركوا التنزه في المطعم والمشرب والمركب والسكن واعرفهم في ذلك عمر بن الخطاب وابوذر وسلمان وابوعبيدة بن الجراح وعلى بن ابي طالب وغيرهم.

مِّن ناحيَّة اخْرِي يري بعضهم ان خيرات الدنيا قد خلقها الله سبحانه وتعالي وسخرها المؤمنين ثلاثتقاع بها وانها هدية من الله لايُجوز ردها، وواجبها اخذها محقها وشكر الله عليها.

<sup>(</sup>٦٢) قضايا التصوف ص٥١

قال تعالى: (قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي الذين أمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة) «الاعراف، ٣٢» ويقول تعالى: (وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه تحما طريا) «النحل، ١٤» ويقول الرسول على أتاك الله مالا غلير اثر نعمة الله عليك، «رواه ابوداؤود والترمزي».

من ناحية اخري اورد الشاطبي (٦٣) حججا بشأن ترك المباح تلخصها كالتالي:
١/ فعل المباح فيه اشتقال عما هو الاهم في الدنيا من العمل بنوافل الخيرات
مثلا بدلا من أن يصرف المؤمن وقته في عمل مباح «سمر بريئ» يمكن أن يصرفه
في عمل من أعمال الخيرات كأن يقضي وقته في قراءة القرآن أو يشتغل بمساعدة
أو قضاء حواثج الأخرين.

 ٢/ فعل المباح سبب للانشاغال عن الواجبات مثلا اللعب أو السمر أو مشاهدة مباراة كرة القدم في وقت الصلاة حتى يفوت وقتها.

٣/ فعل المباح قد يكون وسيلة للممنوعات مثلا كالفراغ للشياب.

٤/ المباح «أو ماييدو مباحا» وأجب تركه من قبيل التحوط والحدر لانه كثيراً مايكون في المباحات اشكال في هل هي حقيقة مباحة أم غير مباحة وفي الحديث «لايبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع مالا بأس به حدراً من المباس» فينبغي أن نوفق بين هذه النصوص التي تبدو في الظاهر أنها متعارضة كما ينبغي أن نجيب على الاشكالات التي ذكرها الشاطبي في الاخذ بالمباح.

اولا ينبغي أن نقرر أن ترك المباح غير مطلوب لذاته لايمنع أن يحرم أحد حلالا أحله الله (قل من حسرم زينة الله التي أخسرج لعسباده والطيسبات من الرزق) «الاعراف،٣٢».

فالانتفاع بالفيرات والنعم التي خلقها الله وسخرها لنا هو الاصل (وسخر لكم مافي السعوات ومافي الارض جميعا) (كلوا من طيبات مارزقناكم) «البقرة، ١٧٧» لكن الانتفاع له شروط وحدود وهي انه ينبغي ان يكون دون اسراف وتبذير (وكلوا واشربوا ولاتسرفوا) «الاعراف، ٣٠» فالنعم خلقت للانتفاع بها واو كان هنالك مجتمع وفرة لما صح الزهد. السبب الذي يجوز لنا الزهد هو ابتارنا الفير للانتفاع بها وهذا يعني ان اصل الانتفاع حصل لان شخصا ما انتفع بها والدليل على ان تركها غير مطلوب لذاته هو ان الرسول على يتناولها اذا وجدها، ومن ناحية اخرى فان الاخذ بالمباح يلزم منه ترك حرام ويؤجر الانسان على ذلك، كما وان

<sup>(</sup>٦٢) للوافقات الجزء الاول ١١٢

المباحات كمداعبة الرجل زوجته واللعب يمكن أن يجمع فيها المؤمن بين الاجر والترويح. كذلك فان الانسان اذا اخذ بالمباح وانتفع بالخيرات التي انعم الله عليه بها وشكر الله علي ذلك نال اجرا لشكره، بالاضافة الي هذا اخذ المؤمن المباح بنية التقرب الى الله يكون عمله عبادة ينال بها اجرا أن شاء الله... ونشتم هديثنا عن الزهد والاباحة بتعليق على حجج الشاطبي وبيان أنه لايلزم منها ترك المباح. فأنه لايلزم من الحجة الاولى والثانية وجوب ترك المباح لان الانسان قد يأخذ بالمباحات ولكنه يقوم بالواجبات وينتهي عن المحرمات. وكذلك الحجة الرابعة لايلزم منها ترك المياح لان هنالك أمورا مباحة لاشبهة في انها مباحة اما الحجة الاولى فهي الحجة الاكثر اشكالا اذ انها تقول ترك المباح ليس واجبا ولكنه مستحب وافضل داي اقضل للمؤمن» أن يترك المباحات ويشتغل بقضائل الاعمال وقعل الخيرات لان قعل المباح ليس فيه ضمرر لكنه في نفس الوقت لايترتب على فعله تواب او منفعة الا المنفعة الدنيوية، والمؤمن والعاقل من يهتم بالمنفعة الاخروية والعمل للاستزادة منهاء ويجب ان يكون قصده السعادة في الحياة الباقية اللامتناهية وليس في المياة القصبيرة الفانية والعمل لها لاتحده حدود، أن هذا الكلام في التحليل النهائي صحيح وعين الحق، لكن قد يظن انه يلزم منه الانشخال الدائم المستمر بقضائل الاعمال والفيرات من العبادة المستمرة وخدمة المسلمين المستمرة والسهر على راحتهم وقضناء حوائجهم ومصنالحهم وإن الاهتمام بمتع الحياة الدنيا وصنرف الجهد فيها يعد تراخيا عن فعل الخيرات،

هذا الكلام في مجمله صحيح ولكن ينبغي أن نضع في الاعتبار أن النفس البشرية كثيرا مايصبيبها الملل والضعف وتحتاج ألي شئ من الفسحة والراحة والترويع والمتعة الحلال لكي تستعيد قوتها ونشاطها حتى تقوى لعمل الخيرات.

## العبادة والذكر

يقول شيخ الاسلام ابن تيمية في توضيح معنى العبادة «العبادة اسم جامع لكل مايحبه الله ويرضاه من الاقوال والاعمال الباطنة والظاهرة في المسلاة والزكاة والصحيام والحج وصدق الحديث واداء الامانة وبر الوالدين وصلة الارحام والوفاء بالمهود والامر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والاحسان للجار واليتيم والمساكين وابن السبيل والملوك والادميين والبهائم والدعاء والذكر والقرآن وامثال ذلك من العبادات وكذلك حب الله ورسوله وخشيته والانابة اليه واخلاص الدين والمدبر لمكمه والشكر لنعمه والرضا بقضائه والتوكل والرجاء الرحمته والخوف من عذايه:(١٤) .

العبادة اذن تشمل كل عمل صائح يقصد به رجه الله من الاعمال الظاهرة والباطنة سواء كانت بالجوارح... او باللسان او بالقلب والعبادة هي التي من اجلها خلق الانسبان (وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون) «الذاريات،٥٦» وتمثل العبادة اعترافا من الانسان بعبوبية الله وتحرره عما سواه وتقتضى الخضوع والتذلل والطاعة والمحبة والتعظيم والاجلال. ويشترط في العبادة أن تكون موافقة لشرع الله وبنية التقرب الى الله اى يشترط فيها اخلاص النية يقول الله سيحانه وتعالى (ام لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله) «الشوري،٢١» (ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولاتتبع اهواء الذين لايعلمون) «الجاثية ١٨٠ » ويقول الرسول 🎉 «من احدث في امرنا هذا ماليس منه فهو رده «رواج البخاري ومسلم» ويقول: الله تعالى (وما امروا الا أيعبدوا الله مخلصين له الدين) «البينة، ه» والعبادة تقتضى طاعته والامتثال لاوامره، وطاعته تقتضي تحكيم شرعه (أنا أنزلنا أليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما اراك الله) «النساء، ٥٠٠ » يقول تعالى: (الم تر الي الذين يزعمون انهم أمنوا بما انزل اليك وما انزل من قبلك يريدون ان يتحاكموا الى الطاغوت وقد امروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيدا) «النسساء، ٦٠٠م ويقلول تعالى: (ومن لم يحكم بما انزل الله فاولئك هم الكافرون) والمائدة، 22 و.

والطاعة تقتضي ان نوالي اولياءه ونعادي ونتبراً من اعدائه يقول الله تعالى (يا ايها الذين أمنوا لانتخذوا عنوى وعنوكم اولياء تلقون اليهم بالمودة) «المتحنة، ١٠».

فالعبادة ليست فقط الادعية والانكار واعمال الجوارح الظاهرة ولكنها تشمل كل حركات الانسبان (قل ان مسلاتي ونسكي ومسحيناي ومماتي لله رب العبالمين) «الانعام ١٦٢٠» نجد بعض المتصوفة لهم مفهوم ضيق للعبادة ونجد البعض ايضا لايهتم بالالتزام بشرط موافقة العبادة ماشرع حيالها من احكام فيبتدعون في الدين مالم يأذن به الله «انظر مفهوم البدعة» بعد هذا الحديث العام عن مفهوم العبادة في الاسلام سنتحدث باختصار عن بعض القضايا التي تتصل بالذكر وفضله واسلوبه وطريقته.

<sup>(</sup>٦٤) ابن تيمية، العبودية م١٦٨.

للذكر فضل كبيس وثراب عظيم يقول الله تعالى: (واذكر الله اكبر) والمنكبوت، ٤٥ ويقول الله تعالى: (والذاكرين الله كثيرا والذاكرات اعد الله لهم مغفرة واجرا عظيما) «الاعزاب، ٢٥ وخير الذكر ماكان من قرآن أو من دعاء مثثور عن الرسول و واي نوع من ذكر أو دعاء الاينظل في هذين النوعين ليس له خاصية تميزه على غيره أما الذكر بالعبد فمنه المثثور كالذكر والدعاء باعداد مثل الثلاثة والثلاثين والمائة وغيرها أما أذا لم يكن مثثورا فأنه ليست له صفة الالزام وربعا يتخذه الفرد لانه منشط أو أنه يساعد على المواظبة وأكن لا أري أن هناك برهانا في أنه يحمل خاصية خاصة (١٠). «انظر حديثنا عن البدعة» أما ألورد الذي برهانا في أنه يحمل خاصية خاصة (١٠). «انظر حديثنا عن البدعة» أما ألورد الذي ليس مود تجميع لدعاء مأثور من كتاب أو سنة أو غيره فحسن ولا غبار عليه ولكن ليس لورد معين صفة الالزام ومن الزم نفسه بورد معين فمستحب أن يداوم عليه فقد كان أحب الدين الي رسول الله في ما داوم صاحبه عليه «مثفق عليه». واختلفوا في أحب الدين الي رسول الله في ما داوم صاحبه عليه «مثفق عليه». واختلفوا في الورد فذكر بعضهم فوائد الالتزام به أهمها المواظبة وذكر بعضهم له مثالب منها أن الورد فذكر بعضهم فوائد الالتزام به أهمها المواظبة وغدم التدرب والقراءة قراءة مكتيكية تكراره كل مرة ربما يكون سببا الغفلة وعدم التدرب والقراءة قراءة مكتيكية توقواون بالتنويع تكون المعاني حية في نفس المؤمن (٢٠).

<sup>(</sup>٦٥) قضايا التمنوف الاسلامي ص٠٥.

<sup>(</sup>٦٦) قضايا التميرف الاسلاميّ ص١٥.

<sup>(</sup>٦٧) قضايا التصوف الاسلامي مر٢ه.

# شـــروط العـــزلة (٦٨)

ذكر البعض شروطا للعزلة منها:

١/ النية الصادقة بتجنب فعلها لطلب السمعة ويغرض الرياء.

٧/ أن يستأذن الشيخ لدخولها،

٣/ أن لايفتح الشيخ لدخولها.

٤/ دعاء الشيخ له ليستهلها.

ه/ ان تكون الخلوة مظلمة.

٦/ ربط قلبه بالشيخ ودوام تخيل صورته.

٧/ ان لايشغل نفسه بحب ظهور الكرامات على يديه.

# العسزلة والصحبة والاختسلاطي:

نتحدث عن ادلة العزلة الشرعية وانواعها ومنافعها ومضارها واسلوبها وآدابها وهل اقضل العزلة ام الاختلاط.

### ادلتها الشرعبية:

لقد وردت احاديث كثيرة في فضل العزلة «عن ابي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رجل اي الناس افضل يارسول الله قال: رجل معتزل في شعب من الشعب يعبد ربه وفي رواية «يتقي الله ويدع الناس من شره» «متفق عليه» وعنه ان رسول الله قل قال «يوشك ان يكون خير مال المؤمن من غنم يتبع شعب الجبال ومواقع القطر يفر بدينه من الفتن» «رواه البخاري».

<sup>(</sup>٦٨) حسن الفاتح قريب الله، المنهج الصوفي من ٧٧ – ٨٤.

### انواعهـــا:

العزلة اما ان تكون عزلة جسبية بأن يختلي الانسان بنفسه في مكان خال ليس فيه احد وتسمي هذه العزلة ايضا العزلة الظاهرة واما ان تكون العزلة عزلة شعورية وتسمي ايضا بالعزلة الباطنية او الخلوة في الجلوة فيكون الفرد مع الناس يتعامل معهم ويحضر جماعاتهم ومجالسهم ويشاركهم افراحهم واتراحهم ويتعاون معهم ولكنه يظل في كل ذلك ذاكرا له لاينساه لحظة مئتزما بشرعه منكرا لكل باطل (٦٩)

# منافسع ومحاسسن العسزلة:

تتيع العزلة للمؤمن ان يخلو بربه ويناجيه ويتأمل في كونه ومخلوقاته، وتمنحه الفرصة لاكتساب العلم والاستزادة منه، وكذلك تتيح للمؤمن ان يختلي بنفسه ويحاسبها، وكل ضرر للاختلاط يمكن ان يعتبر سببا للعزلة فالاختلاط يؤدي للمشاركة في المعاصي بحضور مجالس الفسوق مثل مجالس الخمر والغناء والنساء او حضور مجالس النميمة وغيرها من المعاصي وقد يؤدي للتأثر بما هو خطأ والمجاراة فيه والتراخي عن فعل الواجب مثل اداء الصلاة في وقتها ويكون الاختلاط سببا للفتنة وسببا لضياع الوقت وفي عدم الاختلاط بعد عن الفتنة والخصومات وقد يجد الفرد في الاختلاط اذي بقبيح الحديث وبسيئ المعاملة ويتعرض الفرد بالاختلاط لمطالب الناس التي ان استجاب لها ارهقته وان لم يستجب لها رموه بالتقصير وقلة الاحسان واخيرا فبالعزلة بتقي الناس شر من اعتزلهم.

### مضار العسزلة:

قد تؤدي العزلة الي مخاطر كأن تصيب الغرد منها اضرار نفسية وتؤدي به الي الهلوسة والخيالات الفاسدة وقد تؤدي به الي ترك الجماعات واداء فريضة الجمعة مثلا وتفوت العزلة على المؤمن خيرات مثل التعليم والامر بالمعروف والنهي عن

<sup>(</sup>١٩) حسن قريب الله الفاتح، المنهج الصوفي،

المنكر وغيرها من الغيرات وقيضائل الاعمال التي تنجم من الاغتلاط وعضور الجماعات.

قال النووي وان الاختلاط بالناس افضل وانه يكون بحصول جمع المسلمين وجماعاتهم وبحضور مشاهد الخير ومجالس الذكر معهم وعيادة مريضهم وحضور جنائزهم ومواساة محتاجهم وارشاد جاهلهم وغير ذلك من مصالحهم لمن قدر علي الامر بالمعروف والنهي عن المنكر وقمع نفسه عن الايذاء وصبر على الاذي (٧٠)

ثم يقول الاسام النووي: اعلم أن الاختلاط بالناس على الوجه الذي ذكرته كان عليه الرسول وكذاك الخلفاء الراشدون ومن بعدهم علماء المسلمين وخيارهم. وهو مذهب أكثر التابعين من بعدهم وبه قال الشافعي واحمد وأكثر الفقهاء رضي الله عنهم قال تعالى: (وتعاونوا على البر والتقوى) بالاضافة لما ذكر النووي فقد كان الصحابة يلبون الدعوة ويقضون بين الناس في منازعاتهم ويجاهدون الكفار ويعدون ما يستطيعون لهم من قوة ويسعون للرزق ويسعون لقضاء حاجات الناس ويتعلمون ويعملون ويدبرون أمر الرعية (٧١).

وخلاصة الامر أن الاختلاط أذا أمن الانسان علي نفسه الفتنة وصبر علي الاذي افضل ففيه فرصة لفعل الخيرات وتعاون علي البر والتقوى وفي مضالطة الصالحين نفع كبير من زيادة علم وتذكير لعمل الخير ومؤازرة فيه وشحد للهمة له. بجانب هذا فليكن المؤمن أوقات العزلة يراجع فيها أمره - ويحاسب فيها نفسه ويستزيد فيها من علم ويجد فيها ساعة العبادة والذكر.

<sup>(</sup>۷۰) الامام النوري، الصالحين ص٢٢٢

<sup>(</sup>٧١) عبد الله حسن زروق، قضايا التصوف الاسلامي من ٤٠.

## الحسال والمقسامة

سمي الحال حالا لتحويله وتغيره وسمي المقام مقاما الثبوته واستقراره وهنالك فرق أخر تذكره كتب التصوف بين الحال والمقام هو أن المقام مكتسب من جهد العبد بعمله واجتهاده ويكون باختياره وتعمده ولكن الحال صفة يهبها الله من يشاء من عباده فهى لاتكتسب ولايدخل فيها اختيار وعمل.

إن المقامات والإحوال تعتبر مراهل وبرجات يمر بها السالك لطريق الله يترقي
 من خلالها التي اشرف المنازل وانبلها وفيها تحدث له تجارب ومكاشفات حتي انه
 ليظن انه اتحد بالله أو أن ذات الله علت فيه وهو خطأ صريح .

ويبدأ هذا الطريق بترك الفظة وتدبر الصال ومساسعة النفس ثم التوبه مما اقترف من ننوب وأثام ثم يتدرج في الاعتقاد والايمان والعمل حتي يصل الي درجة الاحسان وحق اليقين .

## التوبة

- شروط التوية :
- ١/ الندم على ما اقترفه من اثم
  - ٢/ترك المعمنية في الثمال
- ٣ /- العزم على عدم الرجوع لها في المستقبل
- ٤ / تلافي منا حدث في الماضي بالجبر والقضياء اويضعل الحسنات ».
   والحسنات يذهبن السيئات .

ان الله يقبل توبة العبد وذلك يعطيه الفرصة لتغيير مسار سلوكه الي ماهو افضل يقول الله تعالى : ( غافر الذنب وقابل التوب )(غافر ، ٢) ولا تقبل التوبة عند الموت يقول تعالى : (وايست التوبة الذين يعملون السيئات حتى اذا حضر احدهم الموت فاله انى تبت الان )(النساء ، ١٨)

#### الصبر :

وردت آيات كثيرة في فضل الصبر يقول تعالى : (أنما يوفى الصابرون اجرهم

بغير حساب} (الزمر ، ١٠) ويقول تعالى : {واجببروا أن الله مع المسابرين] (الانقال ، ٤٦) ويقول تعالى : (وما يلقاها ألا الذين صبروا وما يلقاها ألا نو حظ عظيم} (فصلت ، ٣٥) والمسبر هو تحمل مكروه أو شيء غير محبب ألي النفس وقد قسمه أبن القيم (٧٧) الي أنواع :

١/ صبر نفسي اختياري وهو صبر علي مشتهيات الطبع ومقتضيات الهوى ويدخل فيه الصبر علي الاوامر والطاعات حتي يؤديها وصبر علي المنهيات حتي لايقع فيها.

 ٢/ صبر بدئي اختطراري كالصبر علي الم الضرب والمرض والجراحات والحر والبرد وغير ذلك .

 ٢/ الصبر النفساني الاضطراري يدخل فيه الصبر علي المسيبة كموت قريب او عبيب.

3/ صبر بدني اختياري كتعاطي الاعمال الشاقة على البدن اختيارا والثبات عليها . ان على المؤمن ان يصبر علي كل شيء على مرضه وفقره وكل نازلة تحل به ، او تحل بعزيز او صديق له لانه يعلم «مع سعيه لزوال ما نزل به ما استطاع الي ذلك سبيلا» ان ذلك قدر الله وقضاؤه وانه لاينفع العاقل في ساعات الابتلاء الا الصبر وانه لا جدوي للجزع والتبرم وعدم الرضا لان هذا يزيد الانسان هما وغما علي ما هو عليه ومما يساعد على الصبر والامل فالله يحدث المعجزات ويعلم انه في حالة وقوع المصيبة اذا احتسب الامر لله ينال اجرا وعوضا كبيرا مما يجلب الرضيي ويبعث على تحمل المصيبة والمكروه، وهذا لايعني انه لايجب زوال المحنة وانه لايسعي لزوالها . ولكن الهلع والجزع والقلق والاضطراب صفات رديئة، على المؤمن ان يتجنبها .

# التوكل:

لقد امر الله تعالى بالتوكل وبين فضله واثني علي المتوكلين : قال تعالى (وعلى الله فتوكلوا ان كنتم مؤمنين) (المائدة ، ١٣) وقال تعالى :{ ومن يتوكل على الله فهو حسبه }(الطلاق ٣٠) وقال تعالى : {ان الله يحب المتوكلين} (ال عمران ١٥٩٠)

<sup>(</sup>٧٢) ابن القيم ، عدة الصابرين ونخيرة الشاكرين ، ص ٢٤ .

يري بعض المتصوفة أن التوكل يعني ترك الأخذ بالاسباب والسعي وأن ذلك من كمال التوحيد والايمان ، ولكن أمل التصوف الصحيح يرون أن التوكل لايتعارض مع السمي والاخذ بالاسباب ، المتوكل مو الذي يأخذ بالاسباب ولكنه لايعتقد أنها موصلة بنفسها للغايات والاغراض فالاسباب لاتحقق غاية دون أرادة الله وعونه .

والتوكل حالة نفسية يعلم فيها المؤمن انه ليس وراء قدرة الله قدرة ولا وراء عنايته عناية ولا وراء رحمته رحمة فبعلمه ذلك يتكل قلبه عليه وحده ولايلتفت الي غيره ولا الى نفسه ولايلتفت الى قوته وحوله فانه لا حول ولا قوة الا بالله.

ان المؤمن يعلم مع سعيه أن الامر كله لله وليس له هو في حقيقة الامر شيء والمتوكل لايكون قلقا ولامنزعجا في سعيه لايجاد الاسباب التي بها نتم الغايات وانه لاينخذ الاسباب التي تكون محرمة أو تكون فيها شبهة .

ولقد ذكر الغزالي (٧٢) ان المتوكلين درجات:

متوكل ثقته بالله كثقة الموكل بوكيله

ومتوكل حاله مع الله كحال الطفل مع امه لايعتمد الاعليها ولايفزع الالسواها ومتوكل يكون بين يدي الله في حركاته مثل الميت بين يدي الغاسل.

ان ترك السمي مطلقا بدعوي التوكل على الله امر غير مقبول شرعا ولا عقلا فاننا لم نر احداً من المتملوفة في الواقع ترك الاخذ بالاسباب مطلقاً فقد ذكر الغزالي أن البعض قد ترك العمل بدعوى التوكل لان الله يرزقه ولكن هذا الشخص اذا كان صادقا فان عليه اذا احضر له الطعام ينبغي ان لايمد يده لتناول الطعام وان يتركه بدعوى التوكل وعدم السعى بدعوي أالانشغال بالعبادة امر مخالف للسنة الشريفة فقد قال رسول ﷺ «اليد العليا خير من اليد السفلي» (رواه البخاري -بابي الوصايا ) وقال | للاعرابي «اعقلها وتوكل على الله » (رواه الترمزي) ، وهناك قصبة حدثت لابراهيم بن ادهم مع شقيق فيها دلالة على فضل السعى ، قال ابراهيم لشقيق : كيف بدأ امرك الذي ابلغك هذا «يعني التصوف» قال شقيق : مررت ببعض الفلوات فرأيت طائرا مكسور الجناحين في قالاة من الارض فقلت انظر كيف يرزق هذا ، فقعدت بحذائه ، فاذا بطائر اقبل في منقاره جرادة وضعها في منقبار الطائر مكسبور الجناحين قلت في نفسني أن الذي سنخبر هذا الطائر الصحيح لهذا الطائر المكسور الجناحين لقادر أن يرزقني حيث كنت فتركت التكسب واشتغلت بالعبادة فقال ابراهيم: ياشقيق لم لاتكون انت الطائر الصحيح الذي اطعم العليل حيث تكون افضل منه ، اما سمعت النبي صلى الله عليه وسلم أنه لما (٧٣) الغزالي ، أحياء علوم الدين الجزء الرابع من ٢٦١ . سأل عمن يعول العابد قالوا فلانا فقال : فلان غير منه .

ان بعض القائلين بترك السعي والانشغال بالعبادة يفهمون معني العبادة فهما ضبيقا «الذكر والصوم والصلاة .. » ولكن كما اسلفنا الذكر يمكن ان تشمل العبادة كل حركة للانسان . فقد عرفها ابن تيمية بأنها «اسم جامع لكل ما يصبه الله ويرضاه من الافعال والاعمال الباطنة والظاهرة فالصلاة والزكاة والمسيام والحج وصدق الحديث واداء الاسانة وير الوالدين وصلة الارحام والوفاء بالعهود والاسر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد الكفار والمنافقين ، والاحسان للجار واليتيم والمسلمين وابن السبيل والملوك والادميين والبهائم ، والدعاء والذكر والقراءة وامثال ذلك من العبادات وكذلك حب الله ورسوله وخشيته والانابة اليه واخلاص الدين له والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرضا بقضائه والتوكل والرجاء لرحمته والخوف من عذابه» (۱۷).

ان المجتمع المسلم لايمكن أن يعيش افراده دون سعي الرزق وبون قوة تحميه الا أن نفترض أن بعضه يقوم بأعداد القوة وبتوفير الصاجبات والفحروريات الاقتصادية . أن الاعداد للقوة أمر أوجبه الدين علي الجماعة المسلمة : [ وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم )الانفال ، ٦٠) أذا كان لابد أن تسعي مجموعة من المجتمع لكي يبقي المجتمع فأن البرنامج الصوفي سيفشل أذا طبقه كل الناس.

# المحبة :

المحبة هي الرغبة في شيء معين والتطلع اليه ووجود اذة عند الظفر به وحال المحبة أن يكون الانسان في حالة توبّر وشوق لايرتاح له بال ولاتهدأ له نفس حتي يجد ما يحب .

ذكر ابن القيم اقوالا فيها معان تلزم من مفهوم المحبة تلقي الضوء علي معناها فقال: يلزم من المحبة ابتار المحبوب علي جميع المسحوب، وقال: يلزم منها الموافقة لمردات المحبوب واوامره ومرضاته، وقال: ان من موجباتها ان المحب الصادق لو بذل لمحبوبه جميع ما يقدر عليه لاستقله واستحي منه، ولو نال من محبوبه ايسر شيء لاستكثره واستعظمه، وكذلك من لوازم المحبة ان تمحو من القلب ما سوي المحبوب، واضاف ان من لوازمها الا يؤثر علي المحبوب غيره وان

<sup>(</sup>٧٤) ابن تيمية ، العبربية من ٢٨ .

لايتواي المورد غيره ومنها الدخول تحت رق المحبوب وعبوديته والصرية من الاسترقاق لما سواه.

والانسان قد يحب ويرغب في اشياء مختلفة وقد يتركز حبه في شيء واحد حتي لا يبتغي غيره ولقد حاوات في كتابي : «قضايا التصوف الاسلامي » (٥٠) ان اعطي قائمة طويلة للاشياء التي يمكن ان يحبها الانسان اذكر منها : محبة الانسان المال والثروه والنكاح والطعام والشراب والمجد والشهوة والمكانة الاجتماعية والانتصار في المنافسات الرياضية والحروب وفي المناظرات والسياسة وحبه للعام والجمال والفن والموسيقي والفناء والرقص والضمر وهبه للعبادة وحبه لابنائه ووالديه والحوانه في الدين وحبه للاتقياء والصالحين والاولياء وارباب المذاهب والعلماء واتباع المذاهب وحبه للرسول صلى الله عليه وسلم وصحبه وحبه لله سبحانه وتعالى .

أن المفاضلة بين هذه الأشياء وتحديد أيها جدير بالحبة يعتمد كما ذكر الغزائي على خصائص الشيء المحبوب فقال: أن الشيء يحسن أذا أتصف بخصائص معينة وأن كل شيء حسن له خصائص تخصه وتجعله حسنا وهذه الخصائص تمثل كماله اللائق به فلا يحسن الانسان بما يحسن به الفرس ولايحسن الخط بما يحسن به الفرس ولايحسن الخط بما يحسن به المعبوت ولا تحسن الاواني بما تحسن به الفياب وكذلك سائر الاشياء وقال أن لذة العلم بالنحو والشعر ليست كلاة العلم بالله وصفاته وملائكته وملكوت السموات والارض بل لذة العلم بقدر شرف العلم وشرف العلم بقدر المعلوم وقال أن أهم المعارف وأشرفها معرفة أشرف وأجمل وأكمل وأعظم موجود وليس هنالك أشرف من خالق الاشياء وهو الله ويري أن هنالك أشياء بطبيعتها تعطي لاة أكبر وأقوي ، وقال: أن تفضيل لاة علي أخري ينبني علي أسس من التجربة ومن ذاق عرف أن معياري التفضيل لاة علي اخري ينبني علي أسس من التجربة ومن ذاق عرف أن معياري التفضيل وقاش أرسم يجده القاريء في كتاب للاخلاق نأمل أن والموضوع يحتاج إلي تحليل ونقاش أرسم يجده القاريء في كتاب للاخلاق نأمل أن نشره قريبا فاي الاشياء أجدر بالمجبة من غيرها واي الاشياء مسموح لنا أن نخصها وأبهما ينبغي أن نفضل أذا تعارض بعضها مع بعضها الآخر.

المطلوب في الدين حب الله ورسسوله وآل بيست وحب الاتقسيساء والاوليساء

<sup>(</sup>٧٥) عبدالله حسن زريق ، قضايا التصوف الاسلامي ص ١٠٩ ـ ١١٢ .

والصالحين واخوة الدين والحب المستحسن حب العبادة والذكر وحب «الخير والعمل الصالح» وحب ما وعد الله من النعيم المقيم . ولايلزم من حب الله ورسوله أو كليها الزعد فيمن سواهما ولكن يلزم أن يكون أحب الاشياء الي المؤمن الله ورسوله ثم الخوة الدين ثم يأتي حبه للصلال من متاع الدنيا ، ولكن أذا خير بين محبة الله ورسوله ونيل رضا الله وبين متاع الدنيا فينبغي أن يختار محبة الله ورسوله يقول الله تعالى {قل أن كأن أباؤكم وأبناؤكم وأخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب اليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لايهدي القوم الفاسقين } (التوبة ، ٢٤) ويقول الرسول : لايؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من أهله وماله والناس أجمعين » (روأه البخاري ومسلم ).

ولقد ظهرت مؤخرا في المجتمع المسلم: انواع من المحبة مثل الحب الالهي ، ولقد عرفت رابعة العدوية واشتهرت بحبها الالهي ورويت عنها ابيات شعرية في ذلك هي قولها :

> وحب لانك أهل لذاك فذكر شغلت به عمن سواك فكشفك للحجب حتى أرأك ولكن لك الحمد في ذا وذاك

احبك حبين هسب الهوى قاما الذي هو حب الهوى وأما الذي انت اهل لــه قما الحمد في ذا وذاك لى

ولكن رابعة قالت ان حب الله شغلها عن حب من سواه وبذلك تضمن حبها لله معاني مستحدثه وغريبة عن المفهوم المتفق عليه في الاسلام فقد روي عنها انها قالت : رأيت رسول الله صلي الله عليه وسلم في المنام فقال لي : هل تحبينني يارابعة ؟ فقلت يارسول الله ومن يكون الذي لايحبك ؟ بيد أن محبة الحق استوات على بحيث لم يبق في لحب غيره مكان في قابي .

آنه لامر طبيعي أن يكون حب المؤمن آله أقري واعظم حب بالمقارنة أحبه لغيره لم يتصف به من صفات الكمال والجلال والجمال والعظمة والقوة والعدل والرحمة وغيرها من الصفات ولكن هذا لايعني أن لانحب غيره أي أن لانحب رسوله أو المؤمنين أما أذا كأن حال رابعة حالا غلب عليها وليس بارادتها فلا جناح عليها وأمرها إلى الله دوالله أعلم ».

نود اخيرا أن نشير ألي حب الرسول رضي المضيهم وألذي قد يعبرون عنه في مدائحهم النبوية فأنه يتصنف في بعض الأحيان بالغلو والتطرف قال رسول الله

صلي الله عليه وسلم: «لايستهوينكم الشيطان فتطرونني كما اطرت النصاري عيسي بن مريم وانا عبدالله ورسوله » (٢٠) وكذلك تطرف وغالي من احب الرسول صلي الله عليه وسلم ولم يحب غيره دوالله اعلم » لقد جمع الاسلام بين حب الله ورسوله والمؤمنون وقد قال الرسول ﷺ: ثلاثه من كن فيه وجد حلاوة الايمان: ان يكون الله ورسوله احب اليه مما سواهما وان يحب المرء لايحبه الا الله وان يكره ان يعود للكفر كما يكره ان يقذف في النار . (٧٧).

#### الرضا :

وردت اقوال كثيرة في وصف حالة الرضا فقال بعضهم: الرضا استقبال الاحكام بالفرح وقال البعض: أنه ترك التسخط، وقال نو النون: ثلاثه من اعلام الرضا: ثرك الاختيار قبل القضاء وفقدان الرارة بعد القضاء وفيجان العب في حشو البلاء. وقبل الرضا ثلاثه اقسام: رضا العوام وهو رضا بما قسمه الله واعطاه، ورضا الفواص وهو رضا بما قدره وقضاه، ورضا خواص الخواص وهو رضا م

انن الرضا رضا بكل ما قضي الله وقدر وهو قبول حكم الله او امره او نهيه او قدره فالرضا بأمر الله ونهيه يدل عليه قوله تعالي : (وما كان لمؤمن ولا مؤمنه اذا قضي الله ورسبوله امرا الن يكون لهم الخيرة من امرهم )( الاحزاب ٢٦٠) انهم لايؤمنون حتي يحكموا الرسول صلي الله عليه رسلم وحتي يرتفع الحرج من حكمهم وحتي يسلموا لحكمه تسليما وهذه حقيقة الرضا بحكمه فالتحكيم في مقام الاسلام وانتفاء الحرج في مقام الايمان والتسليم في مقام الاحسان ، والرضا بالقدر كالمصائب التي يبتلي بها عباده ، وفي الاثار الالهية «من لم يرض بقضائي ولم يصبر علي بلائي فليتخذ ربا سوايء ، ولكن الانسان لايرضي بالذنوب والاثام فانه لم يقم دليل من الكتاب او السنة او الاجماع علي جواز الرضا في كل قضاء فضلا عن وجوبه واستحبابه فاين امر الله عباده او رسوله ان يرضوا بكل ما قضاء وقدر (٨٧).

 <sup>(</sup>٧٦) رواه ابوداؤه وروي ايضا البخار في الصحيح والترمزي في الشمائل واحمد والدارمي : ولا تطروني كما اطرت النصاري ابن مريم وانعا انا عبدالله ورسوله .

<sup>(</sup>٧٧) رواه البخاري باب حلاوة الايمان .

مدارج السالكين، ابن القيم من ١٩٨.

ينبخي ان نرضي بقضاء الله الذي خلقه وامرنا أن نرضى به ولا نرضي بما نهانا أن نرضى به والامر يرجع إلي الفرق بين القضاء الكوني والفلق، والقضاء التشريعي «الامر والنهي» ومصداقية هذا التفريق ويرجع الي مصداقية القول أن الله يريد أمرا لايرضاه ولايحبه «وقيل في تفسير ذلك أنه سبحانه وتعالي يكره شيئا ويبغضه في ذاته ولاينافي ذلك أرادته لفيره وأكونه سببا إلى ما هو أحب اليه ».

### مفارقة الرضأء

ذكر أبن القيم أنه أشكل علي بعض ألناس الرضا بالمكروة وطعنوا فيه وقالوا هذا ممتنع على الطبيعة وأنما هو الصبير وآلا كيف يجتمع الرضا والكراهية وهما ضدان ؟ مبعني هذا أذا كان الرضا رضا بمكروة والمكروة لا يرضي به فيكون الراضي غير راض؟ وحل هذه المفارقة ألتي أشار أليها أبن القيم هو أننا نرضي بمكروة من أجل محبوب فهو ليس رضا بمكروة مطلقاً.

فالمؤمن يرضي بالمصيبة لانه يتبعها ثواب عظيم لكنه يرضي بها اذا ما وقعت ولا يمكن زوالها كفقدان حبيب ولكنها اذا وقعت ولكن متصور زوالها فانه برغم ما فيها من اجر فقد يتمني زوالها ويتمني ان ينال الاجر والثواب في غيرها .

#### الخوف: ''

مدح القرآن الذين يخافون ويخشون ربهم وذكر فضلهم ، قال تعالى : ( ومن يطع الله ورسوله ويخشى الله ويتقه فاؤلئك هم الفائزون ) ( النور، ٢٥) والذين يخافون الله هم الذين يستجيبون لهذا الدين قال تعالى : [انما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب واقاموا الصالاة }(فاطر، ١٨) وربط القرآن بين العلم والخوف فقال تعالى : [انما يخشى الله من عباده العلماء ) ( فاطر ، ٢٨).

والخوف انواع: خوف من الامور التي تحدث في الدنيا وليس العديث عن ذلك ولكن الحديث عن الفوف من المصير في الاخرة وهو التحوف من عذاب الغار. والحرمان من نعيم الجنة ودار النعيم والملك المقيم. والخوف من نقصان الدرجات، والمؤوف من الحجاب اي المنع من رؤية الله سبحانه وتعالى ولذة النظر اليه ولقد كان خوف رابعة العدوية من هذا القبيل وقد روي عنها انها قالت انها لم تعبد الله

خوفا من ناره ولا طمعا في جنته ولكن حبا وطمعا في رؤيته ، ان الخوف والحرمان من نعيم الجنة امر وارد وتجرية يمر بها كل من مارس الحياة والعمل والفكر ، وحالة رابعة هذه حالة في اعتقادي شاده فالانسان قد يخاف من انه قد لايكون قام بتمام حقوق الله واداء ما عليه من واجب بالكمال او يخاف ان يحدث له ذلك في المستقبل وقد يخاف من سوء الخاتمة وقد يخاف من عدم قبول عمله ، فحالة رابعة هذه قد تكون من الاحوال الغريبة التي تحدث للمتصوفة مثل حالة السكر والغيبة . ولقول تعالى : (والذين والقرآن يصف المؤمنين بانهم يدعون ربهم خوفا وطمعاه ، ويقول تعالى : (والذين يؤتون ما اتوا وقلوبهم وجلة انهم الى ربهم راجعون }(المؤمنون ،١٠) .

#### الزهاء :

وردت أيأت كثيرة في معني وقضل الرجاء منها قوله تعالى: {إن الذي آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله اؤلئك برجون رحمة الله والله غفور رحيم} (البقرة ، ٢١٨) وقوله تعالى: {اولئك الذين يدعون يبتغون الي ربهم الرسيلة ايهم اقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه أن عذاب ربك كان محذورا }( الاسراء ،٧٥) وقول تعالى: {أن الذين يتلون كتاب الله وإقاموا الصيلاة وانفقوا مما رزقناهم سرا وعلانية يرجون تجارة أن تبور } (فاطر،٢٩).

قال الفزالي: «الرجاه مقام من مقامات السالكين . وعرفه بانه توقع وانتظار حدوث شيء محبوب في المستقبل ، بالاضافة الي ارتياح القلب عند تخيل الشخص حدوث ذلك الشيء المتوقع . وهذا الشيء المتوقع يجب ان يكون محتمل الحدوث لوجود الاسباب التي تؤدي الي حدوثة فاذا كان غير محتمل الحدوث لانعدام الاسباب المؤدية الي حدوثة فلا يسمي توقع حدوثة رجاء بل يكون حمقاء ، ٧٠٠ واذا كان الشيء المتوقع لايعلم وجود اسبابه او عدمها بكون توقعه تمنيا وكذلك لايصح كان الشيء المتوقع لايعلم وجود اسبابه او عدمها بكون توقعه تمنيا وكذلك لايصح ان يطلق اسم الرجاء علي شيء مقطوع ومتيقن من حدوثة كطلوع الشمس ، ولكن يصح ان يقال ارجو نزول المعلى «في فصل الخريف» وحاول الغزالي ان يطبق هذا يصح ان يقال ارجو نزول المعلى «في فصل الخريف» وحاول الغزالي ان يطبق هذا يرجو حصادا من غير ان يزرع الارض بالبذر ويسقي البذر بالماء وينظف الزرع يرجو حصادا من غير ان يزرع الارض بالبذر ويسقي البذر بالماء وينظف الزرع

 <sup>(</sup>٧٩) أن الإنسان قد يطلب ويرجو ويدعو الله أن يخرق له العادات والقوانين والسنن ويحقق له هدفا حسب ما هو معلم يعيد الحدوق.

من الحشائش احمق، ولكن من يفعل ذلك ثم ينتظر من الله دفع الافات المفسدة للزرع «بعض الافات يمكن ان يحترز منها» الي ان يتم الزرع غايته - سمي انتظاره رجاء اذلك من اراد الصحاد في الاخره ولم يزرع لها في الدنيا كان انتظاره طمعا. العبد المجتهد في الطاعات المتجنب للمعاصبي حقيق بان ينتظر من فضل الله تمام النعمة وما تمام النعمة الا بدخول الجنة قال تعالي : (ان الذين أمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله اؤلئك يرجون رحمة الله }(البقرة ، ٢١٨) معناه اولئك يستحقون ان يرجوا رحمة الله ، اما العاصبي اذا تاب وتدارك جميع ما فرط من تقصير فحقيق ان يرجو قبول التوبة . واذا كان كارها للمعصية تسويه السيئة وتسره الحسنة وهو يذم نفسه ويلومها ويشتهي التوبة ويشتاق اليها فحقيق بأن يرجو من الله التوفيق للتوبة لان كراهيته المعصية وحرصه علي التوبة يجري مجري برجو من الله التوفيق للتوبة ، الرجاء الصحيح هو بعد التأكد من الاسباب . فأما من ينهمك في المعاصبي ولايذم نفسه ولايندم ولايعزم علي التوبة او الرجوع فرجاؤه من ينهمك في المعاصب ولايذم نفسه ولايندم ولايعزم علي التوبة او الرجوع فرجاؤه

## ايهما (فضل الرجاء أم الخوف:

لقد تسائل البعض على افضل الخرف ام الرجاء قال الفزائي في الرد علي هذا التساؤل: الضوف والرجاء دوا مان يداوي بهما القلوب ، فضلهما بحسب الداء الموجود فان كان الفالب علي القلب داء الامن من مكر الله والاغترار فالخوف افضل وان كان الفلب هو اليئس والقنوط من رحمة الله فالرجاء افضل وقال الفزائي وان كان الفلب هو اليئس والقنوط من رحمة الله فالرجاء افضل وقال الفزائي مؤمن ينبغي ان يكون حاله بين الخوف والرجاء وهذا حال المؤمنين كما ومعقهم القرآن (يدعون ربهم خوفا وطمعا) (السجدة ، ٢٦) ولايصل الانسان درجة ينتفي عندم الخوف روي أن عليا كرم الله وجهه قال لبعض ولده يا بني خف الله خوفا ترى انك لو اتيته بحسنات اهل الارض لم يقبلها منك وارجه رجاء ترى انك لو اتيته بسيئات اهل الارض غفرها لك . أن المؤمنين في حال دائم من الخوف والرجاء وقال عمر رضي الله عنه : لو نودي ليدخل النار كل الناس الا رجل واحد لرجوت ان اكون ذلك الرجل ولو تودي ليدخل الجنة كل الناس الا رجل واحد لفشيت أن اكون ذلك الرجل.

<sup>(</sup>٨٠) الفزالي ، احياء عليم الدين الجزء الرابع من ١٤٣.

## الغرق بين نظريات الحلول والاتحاد ووحدة الوجود :

العلول يعني وجود شيء داخل شيء آخر دون أن يفقد احدهما طبيعته أو هويته أو ماهيته أو ذاتيته فتحل الذات الالهية في الذات الانسانية فيحل علي حد تعبيرهم اللاهوت في الناسوت ، أما الاتحاد فيعني أن تكون الذاتان أكثر تداخلا وقربا وقد يفقد الشيء في هذه الحالة ذاته أو بعض خصائصها وصفاتها ، أما وحدة الوجود فتعني أن الاشياء كلها في الاصل شيء واحد ولكن هذا الشيء قد يظهر بمظاهر متعددة فيظهر الله تعالى عن ذلك علوا كبيرا - في صورة انسان أو حيوان أو نبات أو جماد .

#### الفناء :

لقد تقدم المديث عن الفناء عندما تعرضنا لاتجاهات التصوف والفناء عادة ما يقسم الي فناء الوجود وفناء الشبهود وفناء الارادة «راجع كتابنا فضايا التصوف الاسلامي » وكتاب العبوديّة لابي تيمية.

#### نظرية الحلول:

قال البغدادي (٨١) انه قد حكي انه قال: من هذب نفسه في الطاعة وصبر علي اللذات والشهوات وارتقي الي مقام المقربين لايزال يصفو ويرتقي في درجات المصافاة حتى يصفو عن البشرية فاذا لم يبق من البشرية حظ حل فيه روح الاله الذي حل في عيسي بن مريم «وذكر البغدادي (٨١) ايضا انهم ظفروا بكتاب له عنوان « من الهو الذي هو رب الارباب المتصور في كل صورة الي عبده قالان «واورد ايضا انه ظفر في كتاب لاتباعه فيه «يا ذات الذات ومنتهي غاية الشهوات نشهد انك المتصور في كل زمان بمسورة وفي زماننا هذا يصورة الصسين بن منصور ونحن نستجيرك ونرجو رحمتك يا علام الغيوب.

<sup>(</sup>٨١) الفرق بين الفرق مس ٢٦٢.

<sup>(</sup>٨٢) المندر تقنيه.

لاشك ان هذه الاراء والمعتقدات تعارض العقيدة الاسلامية وهي تشبه عقيدة النصاري في المسيح عليه السلام.

ولقد ذكر الطوسي (AT) نقدا لفكرة الطول» ان جماعة من الطولية زعموا ان الحق تعالي اصطفي اجساما حل فيها بمعاني الربوية وازال عنها معاني البشرية فان صبح عن احد انه قال هذه المقالة وظن ان التوحيد ابدي له صفحته بما اشار البه فقد غلط وذهب عليه ان الشيء مجانس الشيء الذي حل فيه والله تعالي بائن عن الاشياء والاشياء بائنة عنه بصفاتها والذي اظهر في الاشياء فذلك آثار صنعته ودليل ربوبيته لان المصنوع يدل علي صانعه والمؤلف يدل علي مؤلفه وانما ضلت الحلولية ، ان صبح عنهم ذلك ، لانهم لم يميزوا بين القدرة التي تدل علي قدرة القادر وصنعة الصانع ، ولم يميزوا بين الشواهد وما تدل عليه ، وبين شاهد الايمان في القلب وحلول الله في القلب.

#### الاتحاد

ذكرنا انه في حالة الاتحاد «اتحاد الانسان بالله» قد يفقد الشيء ذاتيته او بعض ارصافها او خصائصها وفيه تكون الذاتان اكثر تداخلا واكثر قربا وقد قال بنظرية الاتحاد هذا البسطامي «فقد شاع في كلام الناس انه قال: رفعني الله مرة فاقامني بين يديه وقال لي يا ابا يزيد ان خلقي يحبون ان يروك فقلت: زيني بوحدانيتك والبسني انانيتك وارفعني الي احديتك حتى اذا رأني خلقك قالوا رأيناك فتكون انت ذاك ولا اكون انا هنا ، علق الدكتور عبدالقادر محمود(١٨) على هذه العبارات فقال: انها دعوة واضحة الي الاتحاد بالله حتى يبلغ المتحابان حقيقة المحبة في الاتحاد ، فيقول الواحد للاخر يا انا وقال الدكتور عبدالقادر محمود (٥٠): والبسطامي وإن لم يصرح هنا بانه اتحد فعلا مع الله فقد صرح بذلك في كثير من اقواله التي ذكر منها : وفي «قولي انا الحق انكار لتوحيد الحق » وقال الدكتور : فان هذف الشوق العارم ان يصير المحبوب شيئا واحدا في الجوهر او

<sup>(</sup>٨٢) الطوسين ، اللمع من ٤٢٦ .

<sup>(</sup>٨٤) عبدالقادر محمود ، الفلسفة الصوفية في الاسلام :٣١٤.

<sup>(</sup>٨٥) للمندر نفسه ،

القعل ، أي في الطبيعة والمشيئة والفعل الصادر منها فتكون الاشارة الي الواحد عين الاشارة الي الاخر ثم تختفي الاشارة لانعدام المشير فلا يصير غير واحد احد هو الكل في الكل .

ان مفهوم الاتحاد يتصل بمفهوم الفناء فان اقصى حالات الاتحاد هي فناء ذات الانسبان في ذات الله وفي هذه الحالة تنعدم صفات الفاني ولاتوجد الا صفات الموجود الذي فني فيه . أن ظاهرة الاتحاد هذه في الحقيقة تجربة يمر بها كثير من المتصوفة ويشعر الواحد منهم بحال الفناء وشعور الاتحاد بالله وهو في حالة غيبة او سكر ولكنه اذا ارتقي في السلم الصوفي زالت عنه هذه الحالة وعاد اليه تميزه ووعيه وصار يميز بين نفسه دالمخلوق، وبين غيره والخالق.

ولاشك ان عبارات البسطامي التي اوردناها عبارات شاطحة ينبغي أن نحكم علي عليها علي هذا الاساس ديمكن الرجوع الي المعايير التي وضعناها للحكم علي النص الصوفي على وقد قال ابن تيمية في نقضه لهذه النظرية : مفان الخائق لايتحد به شيء اصلا بل لايمكن ان يتحد شيء بشيء الا اذا اتحد الماء باللبن ع (٨٦) وهذا مستحيل علي الخالق ، أما الشعور بالاتحاد في حالة الغيبة فلا يؤسس عليه حكم لان صاحبه اذا ميز عرف انه غالط.

#### وحدة الوجود:

تقول هذه النظرية في مداولها البسيط ان كل الموجودات التي في الكون هي رغم كثرتها وتعددها في الحقيقة شيء واحد وهذا الشيء هو الله سبحانه وتعالي عن ذلك علوا كبيرا . فالله يظهر ويتجلي في صور متعددة . وقد حاول ابن عربي ان يعطي حججا تسند هذه النظرية وتعسك بكل لوازمها المنطقية فقال : ألا تري ان الحق يظهر بصفات المحدثات واخبر بذلك عن نفسه وبصفات النقص وبصفات الذم تعالي عن ذلك علوا كبيرا - الا تري ان المخلوق يظهر بصفات الحق عن اولها الي أخرها ، وقال بتنزيه الذات الالهية ويتشبيهها في نفس الوقت وعبر عن ذلك في أبيات شعرية :

فان قلت بالتنزيه كنت مقيدا وان قلت بالتشبيه كنت محددا وان قلت بالامرين كنت مسددا وكنت امام العارفين مسيدا واستدل علي التنزيه بقوله تعالى (ليس كمثله شيء ) وبالتشبيه بقوله تعالى : (

<sup>(</sup>٨٦) العبودية : ابن تيمية من ١٤٧ .

وهو السميع العليم].

فالمق خلق بهذا الوجه فاعتبروا وليس خلقا بذاك الوجه فاذكروا

وان القول بالتنزيه والتشبيه في نفس الوقت قد يعد تناقضا ولكن الامر يحتاج في تقييمه لنقاش مسألة الصفات والاسماء والي ايضاح كيف ان اللغة التي تعبر عن الكائنات في عالم الشهادة هي نفسها التي يعبر بواسطتها عن الموجودات في عالم الغيب «سنفصل ذلك في بحث بعنوان اسس العقيدة الاسلامية ». وقال ان الخالق والمخلوق شيء واحد . وعبر عن ذلك في الابيات التالية :

فانت عبد وانت رب لن له فيه انت عبد وانت رب وانت عبد لن له في الخطاب عهد

وقال :

كذاك المق اوجدني فأعلمه فأوجده فيحمدني واحمده ويعبدني واعبده

وهذه عقيدة تخالف صراحة العقيدة الاسلامية فالله هو الخالق وبقية المهجودات مخلوقات وعابدة له اما كرها أو طوعا وإنه ليس كمثله شيء «قال أبن تيمية»: وكل المشايخ الذين يقتدي بهم في الدين متفقون علي ما أتفق عليه سلف الامة ومن أن الخالق سبحانه مباين للمخلوقات(٨٠)

#### وحدة الاديان :

ان عقيدة وحدة الاديان تنبثق من عقيدة وحدة الرجود فما دام الوجود عبارة عن تجليات لله في صور مختلفة فلا ينبغي أن يقصر العابد نفسه على مجال واحد دون غيره ، فعليه أن يجمع بين عبادة كل الاشياء وعليه أن يدين بكل دين . أي أن يدين بالاسلام والنصرانية واليهودية والوثنية في نفس الوقت ، ولقد عبر عن ذلك أبن عربي في الابيات التالية :

لقد صار قلبي قابل كل صورة فمرعي لغزلان ودير اراهب ويبت لاوثـــان وكعبة طائف والواح توراة ومصحف قرآن ويبت لاوثــان وكعبة طائف والواح توراة ومصحف قرآن ادين بدين الحب اني توجهت وكائبه فالحب ديني وايماني اان رغبة الجمع بين كل الاديان في دين واحد رغبه زائفة وغير واقعية وغير

(۸۷) العبوبية ابن تيمية من ١٥٢

ممكنة لان هذه الاديان في شكلها الحالي تتعارض وتتنافي ه. «فقد يبدو الجمع في قلب واحد كبير بين كل الاديان امر مستحسن وهو فكرة جذابة لكثير من الناس وقد تكون دوافعه نبيله وهي ازالة للصراعات الضيقة بل الدامية بين الاديان.

ان هذا الدين الذي يجمع كل الاديان ليس بالمسيحية وليس بالاسلام ، انه دين جديد قد يكون دين الصب لكل شيء وهو بلغة وحدة الوجود حب للجميل والقبيح ،أن هذه الفكرة الرومانسية لاتحل قضايا الانسان ، اننا نمتاج ان نفصل هذا الدين الجديد ونجعله نظاماً للفكر والحياة بكل جوانبها وهو امر لم يقعله اصحاب وحدة الادبان ولم يقولوا كيف توجد وهل الوحدة تعني دينا جديدا فاذا دخلوا في هذا الجديد واجهوا مشكلات وتعقيدات وققدت الفكرة بريقها وجاذبيتها وستجد من يطعن فيها بشكل من الاشكال اما اذا كانت دعوة تسامح فان كل دين سيقيسها يعاييره.

هذا لايعني ان هذه الاديان لايمكن ان توجد في ظل نظام عادل يسمح بهجودها كلها بشكل من الاشكال.

## الولاية . (٨٨)

على المؤمن ان يعتقد ان لله اولياء صالحين ولقد اخبر عن ذلك القرآن الكريم يقول الله تعالى { الا ان اولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الاخرة لاتبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم }(يونس ، ٦٢ ـ ٦٤) وقال (وما كسانوا اوليساءه إن اوليساؤه الا المتقون)(الانفال،٣٤).

فشروط الولاية تقوي الله ، وتقوي الله تتمثل في طاعة اوامر الله واجتناب نواهيه، والتقرب اليه بالنوافل ويصالح الاعصال ويمصيته . وطاعة الله لانتم الا بالاعتصام بالكتاب والسنة ، وليس من شرط الولي ان يكون معصوما لا يغلط بل يجوز ان تشتبه عليه الامور فاذا جاز للولي ان يغلط لم يجب علي الناس الايعان بجميع ما يقوله الا ان يكون موافقا للشرع، مع انه قد تحدث لاولياء الله مضاطبات ومكاشفات. قال الشيخ ابوسلمان الداراني انه ليقع في قلبي النكته من نكت القوم فلا أقبلها الا بشاهدين : الكتاب والسنة. وقال ابوالقاسم الجنيد رحمة : علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث فلا يصبح له أن يتكلم في علمنا .

<sup>(</sup>٨٨) عبدالله حسن زروق : قضايا التصوف، من ٣٢٨.

## الشيخ والسالك والمزيد(٨٩):

ان المرشد الاستاسي يجب أن يكون الرستول ﷺ ومن لم يجعل الرستول وشيخ المقد خيل . من ناهية المري فانه جائز ان يكون للمؤمن مرشد وشيخ ملتزم بالكتاب والسنة ولعله يكون مستحسنا ، والشيخ الحق هو الوارث عن الرسول صلى الله عليه وسلم الملتزم بتعاليمه (٩٠). فغائدة الشيخ أنه قد يختصر الطريق للمريد ويوجهه الى امور كان عليه ان يصرف فيها جهدا ووقتا هو في امس الحاجة اليه . الشيخ المحق (لان بعض الشيوخ قد ينقصه العلم والتقوي في نفسه او انه قد يكون اكتسب المشيخة وراثيا دون مؤهل) هو الذي يأخذ التلميذ بمنهاج علم وتربية مناسبين حتى يرصله لاعلى درجات العلم والعمل الصالح . أن صفات المرشد والشيخ الحق مي العلم والتقوي والورع والمعرفة بوسائل التربية والاصلاح في مجال - علاج امراض النفوس والقلوب (١٠). لكن هنالك ظواهر غير حميدة في ممارسات الشيوخ وهي ان شخصية الشيخ قد تطغي طغيانا كاملا ومطلقا على شخصية المريد او التلميذ وكثيرا ما تكون مهمة المريد التنفيذ والتلقي عن الشيخ دون التدبر ودون الاقتناع فالمريد يسلم نفسه وشخصيته كليا للشيخ ويلغى عقله . فالشيخ قد يخطىء مهما كان له من علم أو تقرى ، والكمال لله وحده ولاعصمة لاحد الا الرسول صلى الله عليه وسلم ، أن على المريد أن ينصبح شيخه أذا رأي فيه اعوجاجا يقول الله تعالى [والمؤمنون والمؤمنات بعضهم اراباء بعض يأسرون بالمعروف وينهون عن المنكر )(التوبة ، ٧١) ، «يجب على الشبيخ أن يساعد المريد على تكوين شخصيته الخاصة به «والمريد قد لايعترض على عمل أو قول اشيخه لشدة ثقته رمحيته له حتى ولو كان قولًا شاطحا أو عملًا مخالفا للشرع،

ان منهج التربية الذي يتخذه بعض الشيوخ مع اتباعهم ومريديهم قد يجعل من المريد شخصا محجا ومتعلقا بالشيخ وتكون هذه كل حصيلته لا علم ولا ذكر ولا طاعة (١٤). ذكر ابن تيمية «ان حب المريد لشيخه يفوق حبه لله ولرسوله غانه قد

<sup>(</sup>٨٨) قضايا التصوف د. عبدالله حسن زروق ٣٣٦ ـ ٣٣٧.

<sup>(</sup>٩٠) سعيد حوى : تربيتنا الروحية عن ١٥٦.

<sup>(</sup>٩١) انظر قضايا التصوف الاسلامي :عبدالله حسن زروق من ٣٣٧، انظر لمزيد من التقصيل نفس الكتاب من ١٤٨ ـ ١٤٨.

<sup>(</sup>٩٢) تربيتنا الروحية : سعيد حوري ص ١٦٤.

يغضب له ولحرماته اذا انتهكت، اعظم ما يغضب لله ورسوله وتراه يفرح ويحن قلبه ويبهج من لواعج التعظيم والضضوع والموالاة اذا ذكرت سيرتهم ولايحصل ذلك له اذا ذكر الله ورسوله ... خلاصة القول ان الشيخ يجب ان يكون من اهل العلم والتقوي والاعمال الصالحة . ولكن للاسف يعض الشبوخ هم انفسهم جهال ويصتاجون لشيوخ .

#### الكرامة

تعرف الكرامة عادة بانها الامر الفارق للعادة والامر الفارق للعادة هو الامر الذي يخرق سنة كونية او قانونا طبيعيا ومثالها ان يعشي شخص علي الماء او يطير في الهواء هذا هو المعني الاساسي للكرامة . ولكن هنالك معني آخر للكرامة هو ان الحادثة لا تخرق قانونا طبيعيا ولكن يكون الحدث مصادفة غريبة غير متوقعة وقد يكون له مغزي كبير لانه قد يحقق هدفا ما كان يمكن ان يتحقق لو لم نتم هذه المصادفة . وهذا الحدث تكون له اسباب معلومة ولكن المصادفة لاتكون لها اسباب معلومة مثال ذلك ان يوشك ان يصدم قطار طفلا وفي تلك اللحظة تخرج والدته باحثه عنه وتري منظر طفلها والقطار يقرب منه وتظن ان القطار سوف يدهمه وفي باحثه عنه وتري منظر طفلها والقطار نتيجة نوية قلبية (تعلم اسبابها) فيكون نتيجتها ان يتوقف القطار مالامسا جسد الطفل دون ان يوقع به اذي. وللكرامة شروط وهذه الشروط هي :

١/ ان تكون الصادثة ممكنة الصورف . اي الا تناقض قوانين الصقل والمنطق ولكنها قد تناقض السنن والقوانين الطبيعية .

٢/ فاذا كانت الحادثة ممكنة الوجود منطقيا ليس معني هذا أن تكون قد وقعت بالفعل . ولكي نثبت وقوعها بالفعل فينبغي أن يكون هنالك دليل مستقل يدل علي هذا الوقوع . والدليل قد يكون أننا قد شاهدنا بالفعل ولم يخيل الينا ذلك ، أو أن أحدا روي لنا حدوثها وأن هذه الرواية صحيحة وهنالك ضوابط لمعرفة صدق الراوي وأن ما رأه حقا أمر خارق للعادة والامر خاضع للبحث العلمي . ولان هنالك علوما ومدارس قائمة تبحث في مصائل تتصل بهذه القضية في مجال ما يسمي بالبراساسيكولوجي وظواهر الادراك فوق الحسي.

لقد ذكرنا في حديثنا عن العلوم التي يحتاج اليها دارسو التصوف جملة من الادلة التي تدل علي وقوع حوادث خارقة للعادة . واشرنا الي ان عددا من كبار علماء النفس امثال ايزنك اعترفوا بحدوثها . ولقد استعمل بعض علماء النفس مناهج صارمة لاثبات هذه الظواهر هنالك مشكلات تواجه مثل هذه التجارب اذ ان نفس عملية اجراء التجربة تؤثر في نجاحها بالاضافة الي ندرة الظروف التي يمكن ان تحدث فيها كما ان هذه التجارب لكي تكون ناجمة ينبغي ان نتم في ظروف طبيعية وينبغي ان لانتشر نتائجها لان نشر النتائج يؤثر في نجاح اداء العملاء الذين نشرت نتائج تجاربهم .

٣/ ان تتفق مع قواعد الشرع فاذا عارضت نصبا يعبر عن حقيقة دينية (مثلا عدم امكانية معرفة الحوادث التي تحدث في المستقبل على سبيل اليقين ) فانها تصبح مستحيلة الحدوث كما وانها اذا عارضت قيمة من قيم الدين وتشريعاته لاتكون كرامة لان التكريم يستحيل أن يكون لمن يحدث على يده أمر قبيح يعارض قيم الشريعة ، تجدر الاشارة هنا إلى أن الامر الخارق للعادة اقسام : محمود في الدين ومذموم في الدين ومباح ، فأن كان المباح فيه منفعة كأن نعمة وأن لم يكن فيه منفعة كأن نعمة وأن لم يكن فيه منفعة كأن كسائر المباحات لامنفعة فيها كاللعب والعبث . (٩٣).

٤/ لاتدل الكرامة علي أن الذي وقعت علي يديه أفضل الناس وليست شبرطا
 الولاية والمسلاح .

<sup>(</sup>٩٣) الكرامة والمجرزة ، ابن تيمية ص ٤٠ ( العبث بدل بلفظه علي عدم فائدة النشاط واكن لفظ اللعب لايدل على ذلك لان في اللعب قد تكون هنائك فائدة الترويج وغيرها من الفوائد ).

## العلاج الزوهي

شيرع الاستلام التداري من الامراض فقد قال صلى الله عليه وسلم: «تداووا عباد الله فأن الله ثم يخلق داء الا وخلق له دواء الا الهرم، فهنائك التداوي بالطب المادي بالادوية والمقاقير وهنالك ما يسمى بالعلاج الروضي ، والإمراض نوعان : امراض بدنية كامراض المعدة دقد تكون لها اسباب نفسية ، وامراض نفسية دقد تكون لها اسباب عضوية، وقد يصلح العلاجان لكلا النوعين من الامراض ويمكن الجسمع بين العللجين الروحي والطبي العادي: نجد بعض الاطباء العاديين يستهيئون بالملاج الروحي ويعتبرونه شعوذه ولكن في الاونة الاخيرة اعترف به عالميا وتجد بعض الذين يعالجون بالعلاج الروحي لايريدون مرضاهم أن يذهبوا الي الاطباء وكلا الفريقين مخطيء. فالجمع بين العلاجين وارد مثله مثل الجمع بين انواعً مشتلفة من الملاجات فيما يخص الامراض النفسية والعقلية كالجمع بين العلاج بالعقاقير والعلاج السلوكي او الاجتماعي والعلاج بالتحليل النفسي والعلاج بالادراك والعلاج الروحي ، وقد يكون نوع من العلاج اكثر فعالية في معالجة مرض معين بالمقارنة بنوع أخر من العلاج وقد يكون العلاج نافعا لطور معين من المرض. وهنا يمكن ان يتعاون المتخصصون في هذه المجالات المختلفة ويكونوا فريقا علاجيا وينبغي ان يتعرف واو بطريقة عامة كل متخصيص في مجال على المجالات الاخريء. قد يكون هناك بعض الذين يمارسون عبلاج المرضي بالطرق الروصيه من الكذابين والدجالين والمشعوذين فنجدهم يمارسون اساليب غير مشروعة كالسحر ولكن بالرغم من هذا قان العلاج الروحي كان من سنة الرسول صلى الله عليه وسلم فقد ثبت في صحيح البخاري في باب الرقي بالقرآن والمعودات ان عائشه روت ان النبي صلي الله عليه وسلم كان ينفث فيَّ المرض الذي مات فيه بالمُعودَات فلما تُقل كنت انفث بهن وامسح بيد نفسه لبركتها ثم ذكر البخاري حديث ابي سعيد الخدري ان اناسنا من اصبحاب رسنول الله صلي الله عليه وسلم أثوا علي حي من احيناء المرب فلم يقروهم فبينما هو كذلك اذ أدغ سيد اولئك فقالوا هل معكم من نواء أو راق؟ فقالها انكم لم تقروبًا ولانفعل حتى تجعلوا علينًا جعلًا فجعلوا لنا قطيعًا من الشناء فجعل يقرأ بام القرآن ويجمع بذاقه ويتفل فبرأ فاتوا بالشناة فقالوا لانأخذ

حتى نسبال رسبول الله صلى الله عليه وسلم فسالوا فضحك وقال ما ادراك انها رقية خنوها واضربوا لي بسهم ثم قال رحمه الله باب رقية النبي وذكر فيه حديث عائشة رضي الله عنها قالت امرني رسبول الله صلي الله عليه وسلم اذ امر ان يسترقي من العين ثم قال باب رقية النبي صلى الله عليه وسلم وذكر فيه حديثه عن انس بن مالك رضي الله عنه اذ قال لثابت الا ارقيك برقية رسبول الله صلى الله عليه وسلم قال بلي قال اللهم رب الناس اذهب البأس واشف انت الشافي لا شافي الا انت شفاء لايفادر سقما.

لكن قد لايلتزم الاطباء الروحانيون بمنهج الاسلام في العلاج وقد يندس وسطهم الدجالون والمشعونون والذين لايلتزمون بأداب المهنة: ان نفس هذه الظاهرة قد توجد وسط الاطباء العاديين فان هناك من الاطباء من لاينضبط في ممارسة مهنته بقيم الاخلاق فنجد منهم من يقبل علاج مريض ويعلم ان هنالك من هو افضل منه في علاجه ومن يعانج بفرض كسب اكثر قدر من المال من المريض وهنالك من لايتقن عمله وهنالك من يكشف اسرار مريضه ومن يحرر شهادات مرضية مزورة للاعفاء من المحدة وغيرها من الاساليب الفاسدة في التعامل مع المريض.

### مواطن القوة ومواطن الضعف فى التصوف

## مواطن القوة:

تمثل هذه المواطن الجوانب الايجابية في التصوف وهي التي يمتاز بها أهل التصوف المق . وما اسماهم ابن تيمية بأهل المقائق .

تظهر مواطن القوة التصوف في اهتمامه بالجانب الروحي في الاسلام والحياة الذي يتمثل فيه اهتمامه بالعبادة والذكر وصفاء النفس وصحتها،

والذي يحث علي الزهد في الدنيا والاقبال علي الاخرة وبذل المجهد في العمل لها والذي يهتم في معارسته للعبادة باخلاص الذية والتوجه بالعمل لله تعالى {وهذا امر يفتقر اليه كثير من المسلمين ويحتاج الي مجاهدة للنفس عظيمة } كما وان التصوف يحث اتباعه علي محاسبة النفس ويطلب من الفرد ان يهتم في المقام الاول بعيوب نفسه قبل عيوب غيره ولما كان يهتم بعا يسمي بالعبادات الباطنة كالمراقبة والمحاسبة واخلاص الذية والتوكل والصبر والشكر والرضي والمحبة والخوف والرجاء سمي بعلم الباطن وعلم القلوب، ويهتم التصوف ايضا بالاخلاق بل ان بعضهم عرف التصوف على الاخلاق الحميدة فقائوا «ان التصوف خلق فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الصفاء (١٠) وقائوا «ان التصوف ليس رسما ولا علما ولكنه خلق » من ناحية اخري فان التصوف يحاول ان يعالج امراض النفس والكنه خلق » من ناحية اخري فان التصوف يحاول ان يعالج امراض النفس

وكذلك أهل التصوف لهم أهتمام يعلاج الامراض العضوية والعقلية والنفسية بالرقية وباساليب روحية استنبطوها من ما أثير عن الرسول صلي الله عليه وسلم ومن تجاربهم في هذا المجال، بالاضافة الي ذلك فأن أهل التصوف يهتمون بمساعدة الناس وقضاء حوائجهم الدنيوية بالدعاء لهم أو بسعيهم لهم باتصالهم بالذين في يدهم هذه المصالح من الحكام أو الموظفين أو التجار أو غيرهم ولكن هذا الجانب في بعض الاحيان تكتنفه سلبيات واستغلال وقساد . ولكن من حيث المبدأ فأن السعى في حاجة الاخ المؤمن من الامور التي حت عليها الشارع ورغب فيها .

<sup>(</sup>٩٤) القشيري : الرسالة من ١٢١ .

هنالك ايضا جوانب اجتماعية في التصوف اذا ما مورست بطريقة معينة فانها يمكن ان تعد ايجابية من ايجابياته كانشاء الضلاوي والتكايا التي يتري اليها الضعفاء والذين لايجنون سكنا ويتعلم فيها الصغار القرآن والعلوم الشرعية ويتعالج فيها المرضي . كما وان هنالك جوانب وبرامج ترويحيه توفرها الجماعة لافرادها تتمثل في المدائح والانشاد.

ومن الاصور الآيجابية في التصوف والتي يمكن الاستفادة منها هي اسلوب الدعوة عندهم الذي يتمثل في الاخذ بالمسيء حتى يستقيم غانه لايشترط الذي يود أن ينتمي الي الطريقة مستوي التزام كبير بالدين فالجماعة التي تشترط مستوي التزام كبير تصير جماعة صفوة يبتعد عنها سواد الناس وعامتهم ويصير تأثيرها محدودا ولكن اذا فهم المنتمي انه يمكنه ان يفعل ما يشاء وما يريد ويتساهل في الالتزام بالواجبات والانتهاء عن المحارم فان هذه الميزة الايجابية تصير سلبية . لكن اذا كان الهدف اصلاح الفرد وكان الاسلوب في اصلاح الفرد اخذه بالتدرج (والرفق فان هذا يكون امرا حسنا).

وينبغي أن لايكون غرض دعاة التصوف والمشايخ جمع الناس والمريدين حولهم ولكن يكون الهدف الارتقاء بافراد الجماعة روحيا وسلوكيا وفكريا وخلقيا بالاضافة الي هذا ضان الاسلام في كثير من البلدان دخل علي أيدي شيوخ التصوف وأن كثيرا من حركات الكفاح والجهاد ضد المستعمر قادتها حركات صوفية .

فقد انتشر-الاسلام في افريقيا السوداء جنوبي الصحراء السنفال ومالي ، واننيجر وغينيا وغانا ونيجيريا وشاد أنما يرجع الشطر الاكبر من الفضل فيه الي الطرق الصوفية خصوصا التجانية والسنوسية والشاذلية فكانت الرباطات التي اسسها شيوخ هذه الطرق الضوفية منطلقات لنشر الدعوة الاسلامية بين الشعوب الوثنية في غربي القارة الافريقية وقلبها (١٠) وكذلك انتشار الاسلام في السودان فانما يرجع الفضل الاكبر منه الي الطرق الصوفية وذكر عبدالرحمن بنوي الاسباب فانما يرجع الفضل الاكبر منه الي الطرق الصوفية وذكر عبدالرحمن بنوي الاسباب التي جعلت انتشار الاسلام على ايدي رجال التصوف فقال دومرد هذا خصوصا الي اختلاط الصوفية بالطبقات الشعبية في هذه البلاد وعيشهم بين العامة والفقراء مما ابدي لهؤلاء نماذج حية تتصف بالتقوي (١٦) والصلاح الي جانب ما تقوم به هذه الطرق من خدمات اجتماعية والوان من البر والاحسان والمواساة والمؤاخاة

<sup>(</sup>٩٥) تاريخ التصوف الأسلامي ، عبدالرحمن بدوي من ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٩٦) المندر نفسه .

يضاف الي ذلك نشاط بعض الصوفية في نشر الاسلام في بلاد الهند والصين وماليزيا واندونيسا (١٧) كذلك كان التصوف دور في الجهاد بالمرابطة في الشغور الاسلامية لصمايتها ضد المعتدين علي حدود دار الاسلام، والتصوف الاسلامي نشأ وبطور واستمر علي عهد قريب مجاهدا مرابطا والرباطات هي قلاع حربية حصينة كانت في اصلها وتطورها خنادق الصوفية المرابطين فيها اللجهاد ضد اعداء المسلمين بعد ان كانت في الاصل اول رباط تجمع فيه متطوعة البصرة للدفاع عن هذا الثغر الاسلامي(٩٨).

(ويحمل لنا التاريخ مواقف جهادية للكثير من الطرق وشبوخها من ذلك خروج ابي الحسن الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية وهو ضرير متقدم في السن مع سواء من علماء مصر علي رأس الجيوش لمقاتلة لويس التاسع الفرنسي زمن حكم المماليك لمصر حيث هزموه في معركة المنصورة الشهيرة).

## مواطق الضعفء

يصوي بعض التراث الصوفي بدعا في العقيدة والعبادة والسلوك كاعتقاد بعضهم في نظرية الاتحاد والحلول ووحدة الوجود ووحدة الاديان وقولهم باسقاط التكاليف واننذ لغير الله والغلو في الزهد والتشدد في العبادة ومعارسة بعضهم الشعوذة والسحر وانتشار قصص كثيرة مختلفة عن حدوث كرامات وانتشار مفاهيم سلبية عن الكرامة ومقصدها الشرعي (الكرامة حق اذا تحققت شروطها الشرعية). ومن سلبيات الممارسة الصوفية استغلال بعض المتصوفة لنفوذهم بين التباعهم ومريديهم ، سواء كانوا من حكام أو عامة الناس، لتحقيق مصالحهم الخاصة . كما وأن هنائك مخاطر عقلية ونفسية واجتماعية تنشأ من بعض ممارسات اتباع المتصوفة كميلهم للعزلة وثرك الزواج والتواكل وعدم السعي للانتاج والعمل وظهور الطفيليين الذين يعتمدون على الهبات والصدقات.

بالاضافة الي هذا فاننا نجد عدم اهتمام بين المتصوفة باعداد القوة العسكرية والاقتصادية وعدم اهتمام بالتنمية المادية التي تكون من اسباب قوة المجتمع الاسلامي والتي تكون مصدر حماية له من اعدائه والمتربصين به النوائر يقول الله تعالى : { واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم }. (الانفال ، ١٠).

<sup>(</sup>٩٧) التصوف منشؤه ومصطلحاته ـ سعد الحمراني ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٩٨) تاريخ التصوف الاسلامي عبدالرحمن بدري ص ٢٦.

والمؤمن القوي خير واحب الي الله من المؤمن الضعيف كما نجد اهمالا من جانب بعض المتصوفة وعدم اهتمام بالعلوم الشرعية والتجريبية والمقلية اذ يعتبرون ان مصدر المعرفة الحقيقي هو الكشف والانهام وتحصيل العلم ليس بالدراسة والتعلم القيل والقال وتكن بالمجاهدة والعبادة وينبغي أن لا ننسي ونحن نعدد السلبيات المتصلة بالممارسات الصوفية مبالغة بعضهم في تقدير الشيوخ والاولياء الي حد التقديس ونوبان شخصياتهم وطاعتهم لشيوخهم طاعة عمياء وينبغي أن نشير كذلك الي المظاهر غير الحسنة التي تتصل بالذكر كالصخب والزعق والاهتزاز والهياج والرقس غير اللائق.

كما ان بعض النوائر المسوفية ارتبطت بالطائفية والعشائرية وكانت لها صلة مشبوهة مع الاستعمار ونجد ان المستعمر استطاع ان يصرف بعض المتصوفة عن الجهاد والكفاح الوطني وحركات الاستقلال . ويذلك استطاع ان يستخدمها في الهيمنة على البلدان الاسلامية.

#### الخاتمة

ان الذي دفعني للكتابة في هذا الموضوع هو ان كثيرا مما كتب عن التصوف لايثير المشكلات الحقيقية والاساسية في هذا المجال واذا اثارها لايعائجها وفق منهج سليم (منهج يحدد المصادر وطرق الاستنباط) وهنالك سبب آخر دفعني لهذه الدراسة وهو انني وجدت كثيرا من الدراسات في هذا المجال تتسم بالتحيز وعدم الموضوعية فانتهجت من جانبي منهجا موضوعيا في معالجة القضايا الاصولية والفرعية للتصوف رغم ان بعض اصحاب التصوف يقولون ان الموضوعية لاتصلح للحكم له او عليه ولقد ناقشت هذا الادعاء نفسه بطريقة موضوعية !.

بناء علي ذلك فقد حاولت حسم قضايا الاصول التي تمثل الاساس لدراسة التمدوف أولا ثم لعطيت قائمة بقضايا التمدوف الجزئية مع تحليل مفصل بعض الشيء لعدد منها وتحليل مختصر لعدد آخر ولم اناقش مثلا بعض القضايا والمشكلات كمشكلة الجبر (الحتمية) وحرية الاختيار ولقد ظهر لي بعد هذه الدراسة أن بعض الامور لايمكن حسمها بطريقة قاطعة فحاولت أن أقول بالرأي الراجع وحاولت أن أوفق بين الاراء المعارضة ما أمكن الترفيق.

وإذا كانت رسالتي هذه قد جردت التصوف من غموضه وسريته وشاعريته بعض الشيء فانها لم تجرده من بعده الاخلاقي والنفسي والاجتماعي والروحي والديني وكنت أود أن تكون هذه الدراسة دراسة متأنية يبذل فيها وقت كاف للتمحيص والتحقيق ولكن خفت أن اشتغل بغيرها من الدراسات والنشاطات فلا تتاح لي الفرصة بنشرها وهي منقحة ومجودة وبالصورة التي أرضي عنها رضاء كاملا.

ر رئستال الله ان يقيد بها ويبارك لنا في وقتنا .....

#### المراجع العربية

ابن تيمية: (تقي الدين احمد)

الفتاوي ، الجزء العاشر (السلوك)، جمع وترتيب عبدالرحمن قاسم راينه محمد.

الفتاري ، الجزء الحادي عشر (التصوف)

الاستقامة الجزء الثاني ، تحقيق محمد رشاد سالم ، الرياض، جامعة الامام محمد بن سعود. مكتبة ابن تيمية الطبعة الاولي ١٤٠٤هـ، ١٩٨٢م.

العبودية ، تحقيق عبدالرحمن الباني ، المكتب الاسلامي ، ١٠٤٧هـ ، ١٩٨٧م.

المعجزة وكرامات الاولياء ، تحقيق مصطفي عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية ، بيروت ه ١٤٠هـ ـ ١٩٨٥م.

الفرقان بين اولياء الرحمن واولياء الشيطان ، الناشر مكتبة دار. البيان ، التوزيم مكتبة المؤيد ، ١٤٠٥هـ ، ١٩٨٥م.

ابن الجوزي: (جمال الدين ابي الفرج عبدالرحمن).

ابن عربی: (محی الدین)

الفتوحات المكية ، تحقيق عثمان يحي ، الهيئة المصرية العامة الكتاب، ١٣٩٤هـ ، ١٩٧٤م.

فصدوص الحكم ، حققه وعلق عليه ابوالعلاء عقيقي ، دار الكتاب العربي ، بيروت.

الكتاب التذكاري ، اشرف وقدم له ، ابراهيم بيومي ، مذكور الكتاب

بدري: (عبدالرحمن).

الانسيان الكامل وكالة المطبوعات ، الكويت الطبيعة الثالثة ، ١٩٧٦م تاريخ التصنوف الاسلامي وكالة المطبوعات الكويت ، الطبعة الاولى ١٩٧٥م.

ابوطالب المكي: (محمد بن علي بن عطية العارثي)

قوت القلوب ، القاهرة

البينادي: (احمد عزالدين)،

الرؤيا والاحلام دار السلام الطبعة الثانية ، ه١٤٠هـ .

الجرزية: (ابن القيم)

مدارج السالكين ، دار الكتاب العربي ، ١٣٩٣هـ ١٩٧٢م.

عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين ، دار الافاق الجديدة بيروت

الجليند: (محمد السيد)

الامام ابن تيمية وموقفه من قضية التؤول ، الهيئة العامة . لشئون المطابع ، القاهرة ، ١٣٩هـ ١٩٧٣م .

الجيلاني: (الشيخ عبدالقادر) ،

الفتع الرباني والفيض الرحماني ، مكتبة زهران ، القاهرة الفنية لطالبي طريق الحق مكتبة البابي الحلبي ، مصدر 1944هـ - 1948م .

الجزائري: (ابوپكر)

الي التصوف ياعباد الله ، مطبعة المدني ، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.

الملاج: (ابوالمغيث المسين بن متمبور).

اخبار الحلاج ، ل. ماسينيون و ب كراوس ، مطبعة العلم ، باريس ، مكتبة لاروز ، ١٩٣٦م.

كتاب الطواسين ، ل ما سينيون ، باريس ، ١٩١٢م

شرح ديوان الحلاج ، تحقيق كامل مصطفي الشبيبي ، مكتبة

النهضنة ، بيرون ، ١٩٧٤م،

حوي: (سعيد)

تربينتا الروحية ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٧٩م.

الحفياني: (عبدالجبار المبارك)

البراهين الجلية في جواز الاحتفال بمواد خير البرية ، الرابطة الاسلامية مشيخة الطريقة السمانية ، طابت ، السودان الطبعة الثانية . زروق: (ابو العباس احمد بن احمد محمد)

قواعد التصوف ، صبحته ونقحه محمد زمري النجار ، مكتبة ابن تيمية ، الكويت.

حكم ابن عطاء الله ، تحقيق عبدالطيم محمود.

زروق: (عبدالله حسن)

قضايا التصوف الإسلامي ، دار الفكر ، الخرطوم ، ١٩٨٥م. قضايا التصوف الاسلامي، مجلة الفكر الاسلامي، الخرطوم، ١٩٨٢م

مشكلة الجبر والاختيار في تاريخ الفكر الاسلامي ، مجلة كلية الاداب جامعة الخرطوم ، العدد الخامس ، ١٩٨٢م.

زروق : تظرية المعرفة عند الغزالي ، مجلة المسلم المعاصد العدد الثامن والاربعون ١٩٨٧م، الكويت.

خصائص الاسلام (مذكرة) جامعة الملك سعود ١٩٨٧م.

السحمراني : (اسعد) :

التصوف منشق ومصطلحاته ، ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م،

السلمي: (ابي عبدالرحمن)

طبقات الصوفية ، القاهرة ، ١٩٥٢م .

السهر وردي: عوارف المعارف ، يهامش احياء علوم الدين ، دار احياء الكتب العربية ، على البابي الطبي .

الشاطبي : (الامام ابي اسحق ابراهيم بن موسي بن محمد اللخمي الشاطبي القرناطي)

الوافقات ، حققه عبدالله دراذ ، المكتبة التجارية الكبري ، مصر

الاعتصام ، تحقيق محمد رشيد ، المكتبة التجارية الكبري بمصر.

الشعراني: (ابوالمواهب عبدالوهاب بن احمد)

الطبقات الكبري مكتبة البابي الطبي ، مصدر ، ١٣٧٧هـ - ١٩٥٤م

اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الاكابر وبهامشه الكبريت

#### الاحمر، طبعة حلب ، ١٩٥٣م.

الاصبهائي: (ابونعيم)

حلبة الاولياء وطبقات الاصفياء ، دار الكتاب العربي بيروت، ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م.

الطوسي: (ابي نصر السراج)

اللمع ، حققه عبدالطيم محمود وطه عبدالباقي سرور دار الكتب الحديثة ، مصر ، ١٩٦٠م.

عطية: (عزت علي عبيد)

البدعة تحديدها وموقف الاسلام منها ، دار الكتب الحديثة ، القاهرة .

عبدالخائق: (عبدالرحمن)

الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة مكتبة ابي تيمية الكويت

عبدالسلام: (عبدالرحمن حمزة)،

شروط الطريقة التجانية وبلية ابطال مزاعم المنكرين.

عبدالله: (ليلي)

الصوفية عقيدة واهداف ، دار الوطن للنشر، الرياض ١٤١٠هـ

الغزالي: (احياء علوم الدين)، مكتبة عبدالكريم الدروبي ، دمشق دوشه.

فتاح (عرفان عبدالحميد)

نشئة الفلسفة الصوفية وتطورها ، المكتب الاسلامي، بيروت، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م.

شروخ: (عمر)

التصنوف في الإسبلام ، دار الكتاب العربي ، بيروت ١٤٠١هـ -١٩٨١م.

القشيري: (عبدالكريم بن هوازن القشيري لبوقاستم)

الرسالة القشيرية في التصوف

قريب الله : (حسن الشيخ الفاتح)

المنهج المسوفي في التربية والدعوة الي الله ، دار الجيل ،

بيروت، ١٩٩١هـ ـ ١٩٩١م

الكلابائي: (ايوبكر محمد)

التعرف لمُذَهِب أهل التصنوف حققه محمود أمين الفوادي، القاهرة ١٩٦٩م.

المبارك: (محمد)

في التصوف ، الخرطوم.

محمود : (عبدالقادر)

القلسفة الصوفية في الاسلام ، دار المعارف ، ١٩٦٨م

منبيع: الفكر الصوفي في السودان، دار الفكر العربي ، ١٩٦٩م.

(عبدالله بن سليمان)

حوار مع المالكي في رد منكراته وضيلالاته ، المملكة المربية

نيكلسون: السعودية، ه١٤٠هـ ١٩٨٤م.

(ارنواد رينواوز)

في التصوف الاستلامي وتاريخه ، مجموعة مقالات ترجمها

الهلالي: - أبوالعلاء عقيقي ، القاهرة ، ١٩٤٧م.

(محمد تقى الدين)

الهدية الهادية الي الطائفة التجانية ، الطبعة الاولي ١٣٩٢هـ.

الواعي: ١٩٧٣م.

(توفيق يوسف)

البندعية والمصنالج المرسلة ، دار الشراث ، الكويت ١٤٠٤ه. ـ

يالجن: ١٩٧٤م. -

(مقداد)

فلسفة الحياة الروحية ، دار عالم الكتب للنشار والتوزيع

· الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.

### المراجع الانجليزية

- 1. Ansari (Muhamded Abdul Hag) Sufism and Shari'ah, The
- 14A7, , Islamic Foundation
- 2. Hansel (C.E.M.), E.S.P and Parapsychology, Prometheus
- 14A., Books, Buffalo, Newyork
- 3. Koestler (Arther), The Roots of Coincidence Published by
- 14VE, Pan Books,
- 4.M'connell (R.A), An Introduction to Parapsychology In The
- 14AY, Context of Science, Unversity of Pittsburgh,
- 5. Nozic (Robert), Philosophical Explanation Clarendon
- 14A&, , Press, Oxford, 1981 Reprinted

## الفمسرست

| تقديم                                                                    | ۲ -           |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مقدمة                                                                    |               |
| اهمية دراسة التصوف                                                       | v —           |
| امتناف الدارسين للتصوف                                                   |               |
| اتجاهات دعاة الاسلام وفلاهرة التصوف                                      |               |
| الاتجاه الاصلاحي                                                         |               |
|                                                                          | ·· <u>-</u>   |
| . 5 1 1 -4                                                               | <br>11 –      |
| اتجاه القبول                                                             | ,,_           |
| اتجاهات التصوف                                                           | ``-<br>``     |
| المعارف التي يمتاج اليها دارس التصوف                                     | · · ·         |
|                                                                          |               |
| 2411 2                                                                   | 77 <b>-</b> - |
| سريف التصوف<br>نشأة التصوف ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | Y¥ —          |
| امبول التصوف ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | Y 5 -         |
|                                                                          | ٧٧            |
| الطريقة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             | ۳۲ –          |
| البدعة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              | <b>TT</b> —   |
| مصادر المعرفة ووسائلها عند المتصوفة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | r4-           |
| <u> </u>                                                                 | ٤٥            |
| الشطح                                                                    | ٤٦-           |
| معايير الحكم علي النص الصوقي                                             | ٤٧—           |
| التصوف والاخلاق                                                          |               |
| التصوف والسعادة                                                          | ۰۳ -          |

| القليسفة والتصنوف                            | ٤٥  |
|----------------------------------------------|-----|
|                                              | 5.0 |
| قضايا التصوف وموضوعاته                       | 70  |
| <u>ــــي</u> الزهد<br>الزهد                  | ٥٧  |
| .مر.ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      | ٨٥  |
| .تعبده ق.عــر<br>شروط العزلة                 | ٩ ه |
| سروب المرب<br>العزلة والصحبة (الاختلاط)      | ٦.  |
| امرة واستي (١٠٠٠)<br>ادلتها الشرعية          | 31  |
| انواعها<br>انواعها                           | 7.7 |
| سيسه<br>مناقم ومحاسن العزلة                  | 75  |
| منابع ومعامل أسرد<br>مغيار العزلة            | 3.5 |
| مصار المرب<br>الحال والمقام                  | ٦٥  |
| التون والمعام<br>التوبية                     | 77  |
| الصبر                                        | ٦v  |
| الصبر<br>ال <b>تركل</b>                      | ٦,  |
| المحبة                                       | 74  |
| الرضا                                        | ٧.  |
| بوطنا<br>مقارقة الرضا                        | ٧١  |
| معارف الرفت<br>الخوف                         | ٧٧  |
|                                              | ٧٣  |
| الرجاء<br>ايهما اقضل الرجاء ام الخوف أ       | ٧٤  |
| الفرق بين نظريات الطول والاتحاد ووحدة الوجود | ٧٥  |
| الفناء<br>الفناء                             | Y٦  |
| المداء<br>نظرية المحلول                      | VV  |
| الاتحاد .                                    | ٧٨  |
| التحاد<br>وحدة الوجود                        | V1  |
| وحدة الإديان<br>وحدة الإديان                 | ٨.  |
| رحده ۱۰دپان<br>الرلایة                       | ٨١. |
| الودية<br>الشيخ والسالك والمريد              | ۸۲  |
| الشبيع والسائد والريد                        |     |

| ۸۲  | الكرامة                            |
|-----|------------------------------------|
| ٨٤  | العلاج الروحي                      |
| ٨o  | مواطن القوة ومواطن الضعف في التصوف |
| 7.8 | مواطن القرة                        |
| ۸V  | مواطن الضعف                        |
| ٨٨  | خاتمة                              |
| ۸۹  | المراجم العربية                    |
| ٩.  | ر بن عدي<br>المراجع الانجليزية     |

•

.

.

## المركز القومي للإنتاج الأعلامي

# ١ – سلسلة دراسات في القرآن الكريم:

## صدر منها:

١/ مفهوم العلم في القرآن الكريم ...... د. زكريا بشير إمام

٣/ أساليب الحجاج في القرآن الكريم:

قياس التمثيل القرآني: خصائصه وإستخداماته ..... د. زكريا بشير إمام

## تحت الطبع 1/ نطرية التوحيد في القرآن الكريم ...... د. حسن عبدالله الترابي

# ٢ – سلسلة رسائل البعث الحضاري

# صدر منها:

| 1/ من معالم النظام الإسلامي د. الترابي - سليم العوا - والغنوشي             |
|----------------------------------------------------------------------------|
| ٢/ مقاصد الشريعة الإسلامية عبدالله محمد الأمين – ويوسف بشير أحمد           |
| ٣/ نظرات في تأصيل المعرفة د. التجاني عبد القادر                            |
| د. طه جابر العلواني – محجوب عبيد                                           |
| ٤/ القرآن وفلسفة السياسة التجاني عبد القادر حامد                           |
| ٥/ منهجية لدراسة أصول التصوف عبدالله حسن زروق                              |
| ٦/ الفكر السياسي الأسلامي والعلمانية د. التجاني عبد الفادر حامد            |
| ٧/ العلاقات الدولية - أثرها على دولة الرسول 🍇 🕟 د. التجاني عبد الفادر حامد |
| تحت الطبع                                                                  |
| ١/ أصول التفكير الإسلامي أمين حسن عمر                                      |
| ٢/ الدولة والمجتمع في الإسلام                                              |
| ٣/ العباديء الأساسية للسياسة الشرعية الشيخ/ أحمد معجوب حاج نور             |
| ٤/ معوقات الاقلاع الحضاري ومحركاته أزهري التجاني عوض السيد                 |
| ٥/ المدخل لعلوم السنة اسماعيل حسن حسين                                     |
| ٦/ تأصيل النظام السياسي د. غازي صلاح الدين                                 |
| ٧/ التأصيل في جانب التعليم عبد الباسط عبد الماجد                           |
| ٨/ التأصيل في جانب التشريع أحمد ابراهيم الطاهر                             |
| ٩/ التأصيل في الجانب الإداري د. الهادي عبد الصمد                           |
| ١٠/ قراءات حركية للسيرة النبوية د . التجاني عبد القادر حامد                |



الأكزالة وي إلانتاع المولاي

الخت ترطوم - صَنِّ: ٢٩٢٦ هـاتفت: ٥٤٨٦٨٧ - ٢٤٨٦٨٧ - ٨٤٨٦٨٧